# ספר זאת חנוכה

## ליקוטים חשובים יקרים ונחמדים **בעניני חנוכה**מחכמינו ורבותינו ז"ל

@ \$ 20

מאי חנוכה - נס חנוכה \* ממעלות הימים \* הנהגות כלליות לימי החנוכה - הנהגות שונות \* מצות הדלקת נרות \* סדר הדלקת נרות חנוכה - וכוונת הברכות וכו' \* מנהג הנשים שלא לעשות מלאכה \* הדלקת נרות בבית הכנסת \* משתה ושמחה -סעודות בחנוכה \* עוד מנהגים \* תפילות ימי החנוכה - הלל \* שבת חנוכה \* ראש חודש טבת \* מגילת אנטיוכוס

מעט בכמות ורדב באיכות - ושוה לכל נפש





# מצוה לדרוש ענין פסח בפסח ועצרת בעצרת וחג בחג (מגילה ד.), כן ענין חנוכה ופורים וד' פרשיות.

של"ה הקדוש – פרשת תצוה, וכן מבואר במגילה שם

כסלו ה'תשע"ז



כל הזכויות שמורות ל: מרדכי אורי גולוב מרדכי אורי גולוב Mordechai Uri Golob 423 3rd Street Lakewood N.J. 08701 732-363-0879

להשיג בארץ ישראל אצל: כושפחת טלנט רח' קהילות שו"ם 333 כניסה 8 דירה 54 רמות ג' - ירושלים ת"ו 02-586-3213

הודעת המלקט: לא באתי בספר זה כמוכיח בשער ואומר מוסר לרבים ח"ו, אלא סויתי לזכות בו את נפשי, ומיגו דזכי לנפשי זכי נמי לאחריני.

Printed in E. Israel

#### Rabbi Moshe Sternbuch

Chief Rabbi

of the Orthodox Rabbinical Courts Rosh HaYeshiva D'Ramot

Jerusalem

עיה"ק ירושלים ת"ו

לכל מקהלות האשכנזים ראש הישיבה ברמות א' מח"ם מועדים וזמנים ושו"ת תשובות והנהגות ועוד

בעז"ה ו' כסלו תשע"ז

לכבוד הרה"ג המופלג הרב מרדכי אורי גולוב שליט"א

קבלתי ספרו "זאת חנוכה", ואין צורך להסכמה, שכבר הוחזק בספריו הקודמים שנתקבלו באהבה, לכן אסתפק בברכה שיפוצו מעיינותיו חוצה ורבים יהנו מדבריו, ויזכה ללמוד וללמד מתוך נחת ורחבה.

ונזכה לישועת ה' ונחמת ציון וביאת הגואל

משה שטרנבוך



#### Rabbi I. Scheiner

הרב יצחק שיינר

ראש ישיבת קמניץ

רחוב צפניי 51, ירושלים טלפון 532-2512

Dean Kamenitzer Yeshiva of Jerusalem 51 Zephania St., Jerusalem Tel. (02) 532-2512

בעזהשי"ת ב' כסלו תשע"ז

לכ' ידי"נ היקר והאהוב הרב מרדכי אורי גולוב נ"י תלמידנו הנערץ, אוהב תורה ומוסר בכל נפשו ומאודו.

תשואות חן חן לידי"נ עבור הטיוטה של ספרו היקר והחשוב "זאת חנוכה" על עניני חנוכה. כמו כל אשר אתה עושה להרבות תורה ואמונה מאז היותך בישיבה הק', גם בספרך הנוכחי נכרת יגיעה רבה, להאיר עיניהם של ישראל מחושך גלות יון בנר המצות ובאור התורה היוקד בנרות, בליקוט דברי גדולי הדורות בתוספת נופך שלך בין הדברים, כך שיוצא ספר יקר ערך להרבות אמונה צרופה, והשקפה ישרה מפי רבותינו גדולי הדורות מאורי עינינו ורוח אפנו בדרכנו בעולם.

יהי רצון שיפוצו מעינותיך חוצה ותזכה לחבר עוד חיבורים חשובים להגדיל תורה ולהאדירה כל הימים עד ביאת משיח צדקנו במהרה בימינו.

בידידות נאמנה ואהבה רבה

יצחק שיינר

Ord An3'



#### בית מדרש גבוה

בית מדרשו של רבנו הגאון רבי אהרן קוטלר זצוק"ל

בס"ד יום א' לס' ויצא ד' כסלו תשע"ז

שמחתי מאד לראות שיד"נ הדגול ומאד נעלה ממצויני בית מדרש גבוה בליקוואוד הרב הגאון ר' מרדכי אורי גולוב שליט"א הולך מחיל אל חיל ומוציא לאור ספר חשוב מאד על עניני חנוכה בשם "זאת חנוכה", שהוא ליקוט נפלא על כל עניני חנוכה. וכבר איתמכי גברא בחיבוריו החשובים על החגים, ועכשיו הוא מוסיף והולך. וחיבוריו הם תועלת גדול לכל מבקשי השם שרוצים לקיים היו"ט בהידור ולהתרומם בזמנים אלו כדרך בני תורה, והרב הגאון המחבר שליט"א מסייע להם מאד ע"י חיבוריו הנפלאים.

והרה"ג ר' מרדכי אורי גולוב שליט"א הוא בן עלי' אמיתי הן בתורתו שמשים לילות כימים בעמל התורה ביגיעה עצומה והן ביראתו הקודמת לחכמתו והן במדותיו התרומיות, ובעז"ה זכה לחבר הני חיבורים שהם חשובים מאד לזכות הרבים.

והקב"ה יברכהו לישב באהלה של תורה כל ימיו ללמוד וללמד ולהוציא לאור עולם עוד הרבה חיבורים לזכות הרבים מתוך מנוחת הנפש והרחבת הדעת ונחת ושמחה מכל משפחתו.

הכו"ח לכבוד התורה ולומדי' ומרביצי'

ירוחם אלשין . ירוחם אלשין .

### **ווייש**מפתח כללי

| מפתח מפורט                                      |
|-------------------------------------------------|
| רשימת הספרים                                    |
| פרק א: מאי חנוכה - נס חנוכה                     |
| פרק ב: ממעלות הימים                             |
| פרק ג: הנהגות כלליות לימי החנוכה - הנהגות שונות |
| פרק ד׳: מצות הדלקת גרותלו                       |
| פרק ה: סדר הדלקת נרות חנוכה                     |
| פרק וי: מנהג הנשים שלא לעשות מלאכה              |
| פרק ז: הדלקת נרות בבית הכנסת                    |
| פרק ה: משתה ושמחה - סעודות בחנוכה               |
| פרק ט: עוד מנהגיםעט                             |
| פרק י: תפילות ימי החנוכהפב                      |
| פרק י"א: שבת חנוכהפז                            |
| פרק י"ב: ראש חודש טבתפח                         |
| פרק י"ב: מגילת אנטיוכום                         |



### אלמפתח מפורט אלמפתח מודעורט אלמפתח מפורט אלמפתח מורט אלמפתח מפורט אלמפתח מורט אלמפתח מורט אלמפתח מורט אלמפתח מורט אלמע מורט אל מורט אלמע מורט אלמע מורט אלמע מורט אלמע מורט אלמע מורט אלע מורט

פרק אי

#### מאי חנוכה - נם חנוכה

״וחושך״ זה גלות יון (סעיף א׳) ☀ גזירות - היוונים על הדת - פרצו פרצות בביהמ"ק הצלה ע"י החשמונאים (סעיף ב׳) ☀ למה באו על ישראל צרות היונים: 1) בעוונותיהם, כדי שיעשו תשובה. 2) ע"י שנאת חנם באו לזלזל בתורה ומצות - ומדה כנגד מדה באו עליהם אומה המזלזלת התורה והמצות. 3) נתעורר חטא מכירת יוסף. 4) בשביל שרצו לפרוק עול לגמרי בימי יחזקאל הנביא. 5) גזירות שמד באו לעונש על מה שחטאו בבית א (ז הערה 3) ראשון - טעם שניצולו ע"י כהנים למה גזרו על תלמוד תורה: 1) מחמת קנאה. 2) יון מתנגד לתורה ולמצוותיה, ובפרט לביהמ״ק - ולכן היה הנצחון ע״י הכהנים, ונעשה הנס בביהמ"ק, ובנרות המרמזים למצוות התורה (הערה 4) \* למה גזרו על שבת ר״ח ומילה (הערה 6) ☀ עמדו בגזירה כמו נ״ב שנה (הערה 9) \* גזירות היוונים גרמו שיהיו המצוות בזויות בעיניהם של קצת מבני ישראל (הערה 10) \* ענין הגזירה שיהיו שרי היוונים מענים את הכלות - חשבו לעקור משפחת כהונה מישראל בגזירה זו - וגם בגזירה שיכתבו על קרן השור וכו׳ - ולכן נעשה הנס ע"י כהנים - עוד טעם לגזירה זו הערה 11 א שכינה היתה עמנו בגלות - ע"י (הערה 11 א שכינה היתה הנצחון נודע שלא יכלה יון לבטלנו מן התורה והערה 21) \* "ולא געלתים" בימי יוונים וכו׳ - זה מופת גמור שיגאלנו לעת״ל (הערה 16) משה ברך את לוי עבור החשמונאים \* והתפלל בעדם, ובזכותו נצחו - וכן דוד התפלל עליהם (הערה 17) \* עוד ממעלות בית חשמונאי (הערה 18) ☀ נגאלו היהודים ע"י חסידי עליוז כדי שיעלו במעלות עליונות והערה 19 יות מה שזכו להיות שותפים בנס ה' ולנקום מאויביהם בידיהם, מורה על מעלתן (הערה 20) \* התרשלו בעבודה ולכן גזרו על העבודה, וכיון שמסרו נפשם על העבודה הושיעם ה' ע"י כהנים עובדי העבודה ונעשה נס המפורסם במנורה (הערה 21) \* היה הנצחון ₩ (22 הערה 22) מ"י בני לוי מפני שלא חטאו בעגל שבט לוי הציל את ישראל מיון חלף שהיה גרם בגלות מצרים - מלחמת יונים וניצוח הכהנים רמוז במלחמת שכם (הערה 23) \* היו הלוחמים מעטים מאד - לוי כנגד מלכות יוז (הערה 24) \* נוושעו בזכות מסירות נפש על קידוש השם (הערה 27) \* החשמונאים היו

אומרים "מי כמוך באלים ה" ומנצחים - היו אומרים "ויהי נועם" (הערה 28) \* הישועה בימי החנוכה מורה על ישועה העתידה שתהיה בזכות היגעים בתורה ותשב"ר - דרך הנהוג הוא שיהודה ואפרים ילחמו, אבל בזמן יון הקב"ה עשה המלחמה ע"י תופסי התורה להורות כח התורה לנצח על האויבים (הערה 29) \* מלחמת החשמונאים הביאה לביטול מלכות יון (הערה 30) \* "ברה כחמה" במלכות יון (הערה 31) \* אלמלא החשמונאים נשתכחו התורה והמצוות מישראל - מעשי החשמונאים היה הכנה לגלות המר הזה (הערה שני נתעלה ישראל מעט מעט עד \* נזי בבית שני נתעלה שהגיעו לגדולה במלכות חשמונאי (הערה 33) \*\* טעו החשמונאים במה שלקחו את המלכות: "לא יסור שבט מיהודה וכו" - ענין מלכות שאול - בחטא זה נאבד בית חשמונאי -במציאת פך שמן רמזו להם מן השמים שלא תתקיים מלכותם - טעותם של החשמונאים: חשבו שצריכים למלוך כדי שלא יפסק אימתם מאויבינו - אי נמי, טעו וחשבו שיש להם אחיזה במלכות בית דוד - כוונתם היתה לשמים - הי׳ כשגגה היוצאת מלפני השליט - נבחרו נשיאי סנהדרין מזרע דוד לעשות זכר למלכות (הערה 34) ☀ תיקון ביהמ"ק - נס השמן (סעיף ג׳) יום כ״ה היה ראוי לנס השמן איום כ״ה היה ראוי לנס הערה 35) ☀ חודש כסלו כנגד לוי, ולכך גברו בו החשמונאים ועשו חנוכה (הערה 36) \* אז היה עיקר חינוכו של בית שני (הערה 37) ☀ טעמים שנסבב נס בשמן, ולא בדברים אחרים הראויים למזבח וכיוצא: על שהחזירו ליושנה את תורה וקיום מצוותיה -ועוד, כי התורה נמשלה לשמן (הערה 39) \* טעמים שסיבב הקב״ה שיהיה נס של שמונה ימים: להורות על מעלת התורה - ועוד, כי רוב הדברים שבביהמ״ק היו בחשבון שמונה - ועוד טעם: כנגד ח' ימי מילה, ח' חוטים של ציצית. ח' מחיצות לנבואה - ועוד טעם: רמז לשמן המשיח - ועוד טעם, שחנוכה ראוי להיות כשיעור יו"ט הארוך מכל המועדות (הערה 40) ☀ זכו לנס השמן בזכות יעקב אבינו (הערה 41) \* טעמים שנעשה הנס דוקא בהיכל שרק כהנים נכנסים לשם (הערה של של ≉ זכו הכהנים לנס השמן ע״פ מדותיו של ≉ (42 אהרן אביהם (הערה 43) \* עוד נס, המצאת האש למזבח (הערה 44) \* עוד נסים ותשועות נמשכו מהנסים שעשה לנו הי"ת במלחמה ובנרות הערה 45) \* קביעת הימים ליו"ט - מנס השמן נודע שכל הנצחון היה דרך אהבה (סעיף ד׳) \*

מדליקין המנורה לזכרון כל הנסים - יש בנרות זכר לכל ההצלות (הערה 46) \* ע"י נס השמן נתפרסם שהי"ת היה מגביר אותם על היונים, ולא יאמרו כחם ועוצם ידם עשתה זאת (הערה 48) ☀ נעשה הנס במנורה להודיע שחזרו לחיבתן הראשונה (הערה 49) \* ע"י נס חנוכה נקבעה אמיתתה של תורה שבע"פ הערה 50) \* י"א שהדליקו את המנורה בעזרה, ועי"ז נתפרסם הנס - ולפיכך תקנו להדליק בפתחי החצרות - ולפי"ז מיושב קושית הב"י (הערה 51) \* במנורה הראה הקב"ה לישראל שהוא שמח שחזרו ישראל לעבדו בביהמ"ק - שמח הקב"ה באבידת היוונים (שלא כמנהגו בשאר העתים) וכו' (הערה 52) € זכות היא להכיר בנס - והוא מורה על חפץ ה׳ בקילוסנו להי״ת (הערה 53) ☀ רק לשנה האחרת עשאום ימים טובים (הערה 54 ≉ עתה שילם הקב"ה לחודש כסלו שבו נגמרה מלאכת המשכן (הערה 55) ☀ בימי החנוכה יש זכרון לג' גזירות שניצלנו מהם (הערה 56) ☀ נתקיים בזה הבטחת הקב"ה לאהרן הכהן: הובטח לאהרן על התשועה שתהיה ע"י בניו החשמונאים - והובטח על מצות נר חנוכה שתתגלגל ע"י הכהנים (הערה 57) \* טעם שלא תיקנו להדליק גם ביום (הערה 58) \* עוד בענין קביעות חנוכה על נס השמן דוקא: בנס השמן אין פתחון פה למינים לומר מקרה הוא - ביהמ"ק "נרו של עולם", ולכבוד החזרתו לאיתנו נצטוו בנרות - החשיכו עינינו בגזירותיהם, ולכן נעשה הנס ונקבע הזכרון בנרות - תיקנו נר חנוכה להנצל מעין ארע בביהמ״ק שעתה חנכוהו (הערה 59) א הרע טעמים שנקרא "חנוכה": חנו בכ"ה - ע"ש חנוכת המזבח, חנוכת הבית - טעם שלא נקרא "חנוך" - חנוך העולם ע"י נצחון החשמונאים - ע"ש שחזרה השכינה וחנה בביהמ"ק - "חנוכה" ע"ש חינוך ההיכל בימי חגי - ״חנוכה״ ע״ש חנוכת ביהמ״ק לעת״ל הערה 60) ☀ לעשות זכר לנס חנוכה וכדו' הוא

#### פרק בי ממעלות הימים

דאורייתא ממש, אבל איכות וכמות הזכרון

ההוא הוא מדרבנן (הערה 61).

ימים מיועדים לקדושה ותהלות ה' וכו' -ע"כ יזהר בהם ביותר מן החטא (סעיף ה') \* ימי חנוכה מאירים לשאר ימי חודש כסליו (סעיף ר') \* קבעו ימי החנוכה אחר שראו הארה בשמים וכו' (סעיף ז') \* בכל שנה ושנה מתעוררים ומתחדשים אותן ההארות

וההשפעות שהיו באותן הימים להאיר ולהשפיע בימים האלו בזמן הזה - הימים מוכנים להריק ברכה עלינו כפי מה שאנו מקיימים מצוות היום להלל ולהדליק הנרות לזכרון התשועות (סעיף ח'-ט) \* הארת חנוכה היא בענין ההתגברות להחזיק בתורה ובעבודה (סעיף ") \* חנוכה רמז לזמן המשיח (סעיף "א).

#### פרק גי

#### הנהגות כלליות לימי החנוכה הנהגות שונות -

ליזהר ביותר לבל יחטא (ראה לעיל סעיף ה׳, ולקמן סעיף כ״ז-כ״ט, ובהערה 70 א יש להראות ששון א ושמחה בימי החנוכה (סעיף י״ג) \* אין להזכיר בהם דבר של צער (סעיף י״ד) \* לספר בעניני ניסי חנוכה - ולהודות לה' עליהם (סעיף ט"ו-כ"ו) להתבונן בנסים, ולספר לבני ביתו (סעיף ט"ו) \* זכות היא להודות ולשבח להי״ת (הערה 67) ₪ עי"ז הקב"ה מתכבד בעולם התחתון \* ובשמים ממעל (סעיף ט"ז) \* בזכות זכרון הנסים ניצולים מצרה - בעבור זה הקב״ה יעשה לנו עוד נסים (סעיף י״ז) \* בזכות ההודאה הקב״ה יעשה עמו נסים ויצילו מכל צרה (סעיף י״ח-י״ט) טעם שמדליקין על הפתח ע"פ הנ"ל (סעיף \* כ׳) א ע"י הזכרת הנסים מעוררין אותן ההשפעות (סעיף כ״א) ≉ עי״ז מוצא חן בעיני ה׳ (סעיף כ״ב) יונעשה דביקות בינו ית׳ לבינינו א מעיף כ״ב) ונעשה וכו' (סעיף כ״ג) א גורם השראת השכינה (סעיף כ״ד) ∗ מסיפור נס חנוכה באים ליראת ה׳ -ולומדים לעשות כמעשי הצדיקים ולהסתפק במועט, ולבטוח בה' (סעיף כ״ה) \* ראש המשפחה יעורר בני ביתו לאהבת התורה וקיום המצוות (הערה 69) \* אחר הדלקת נרות ראוי לספר הנסים, וכן בשעת הסעודה (סעיף כ״ו) א צריכים אנו להוסיף בעבודת ה׳ כנגד הנסים שעשה לנו בימים האלו, ולא ח"ו להוציא הימים האלו בשחוק וקלות ראש וכו' (סעיף כ״ז-כ״ט) \* אזהרת חכמים לתלמידיהם בענין שחוק וקלות ראש (הערה 17) \* אוי לאנשים המאבדים ימי החנוכה בשחוק (סעיף כ״ח-כ״ט) ☀ תלמוד תורה - ימי החנוכה ראויים להתמדת התורה יותר משאר הימים (סעיף ל׳-ל״א) א שמחת חנוכה תהא מעורבת בשמחת א (סעיף ל״ב) תורה, ואל תבטל מקביעותך ללמוד עניני חנוכה - מצוה לדרוש ענין חנוכה בחנוכה (סעיף ל״ג) \* לימוד עניני חנוכה בחנוכה חביבה מאד לפני ה' וסעיף ל"דו \* הלימוד בענינו של יום יתיסד בלבו (סעיף ל״ה) שועות בעניני דיומא זוכרים ישועות \*

ה' - וזה חוזר ומועיל לקיום מצוותיה בשלימות (סעיף לייו) \* תורה תפילה וגמילות חסדים (סעיף לייו) \* צדקה - צדקה לעמלים בתורה - מתנות למלמדי בניו (סעיף לייח-מ"ב) \* סגולה להציל צאצאיו מעניות (הערה 74) \* יש להרבות באהבת ישראל בחנוכה (סעיף מ"ג) \* לתקן דברים הגורמים לשכינה שתסתלק מישראל (סעיף מ"ד) \* בימים האלו יש יתרון לנשים בבחינה שלהן למעלה - האשה תלבש תכשיטיה בחנוכה (סעיף מ"ח) \* ראה לקמן פרק ח'בענין משתה ושמחה בחנוכה.

#### פרק די מצות הדלקת נרות

מצוה חביבה היא עד מאד - מצוה זו מז הגדולות ונוראות (סעיף מ"ז-נ"א) \* המצוות דרבנן מורים על ישראל שהם אוהבי הי"ת הערה 76 ≉ קדמונינו מסרו נפשם על מצות נר חנוכה (סעיף מ"ט) \* ראוי לעשות המצוה בשלימות הגמור אחר שנקבעה לשבח הי"ת על נסיו (סעיף נ׳) \* הקב״ה מסכים על מצוות דרבנן (סעיף נ״א) \* מוסיף והולך - טעמים בזה (סעיף נ״ב) א רמז מן התורה דמוסיף והולך (הערה א נ״ב) שתיקנו חכמים הידורים דוקא € (79 במצוה זו (סעיף נ"ג) \* נשים חייבות בנר חנוכה (סעיף נ״ר) \* נקבע המצוה משתשקע החמה שהוא זמן המורה על הנסים (סעיף נ״ה) 🕸 פרסומי ניסא - פרסום הנס גופא הוה הלל והודאה (סעיף נ"ו) \* רמזים בהדלקת נר חנוכה להנוגע לכבוד שמים, ולנצחוננו, ולביטול א נזירת הרשע על ר״ח שבת ומילה (הערה 80) א טעם שנר חנוכה עדיף מקידוש של שבת אף שהוא זכר ליציא"מ אשר הוא ג"כ מעשה נסים (סעיף נ״ז) \* טעם שמפרסמים נס זה בפומבי, דלא כשאר נסים - נס חנוכה היה בסתר בבית המקדש, וזה מורה על חיבתו ורצונו של הקב"ה עמנו (סעיף נ"ח) \* טעמים שמפרסמים הנס דוקא בפתח, ולא במקום אחר ברשות הרבים - זכו לישועה בזכות צניעות נשי ישראל (סעיף נ"ט-ס") א בכל ימות החנוכה מדליקין ל"ו נרות - רמז בזה (סעיף ס״א) א בזכות הזהירות במ״ד נרות של חנוכה (עם השמשים) ינצל מדם וכו' (סעיף ס״ב) ☀ רום מעלת נר של מצוה - ממעלות נר חנוכה - נס א נפלא שאירע למהרש"ל ז"ל בנר (סעיף ס״ג) נפלא מזוזה בימין ונר חנוכה בשמאל - החוט המשולש לא במהרה ינתק (סעיף ס״ד-ס״ה) ☀ המזוזה מרמז על שמירת הבטחת הקב״ה לנו, והמנורה מרמז על שמירת הבטחתנו להקב"ה (הערה 83) \* בזכות יחוד מצוות נר

חנוכה מזוזה וציצית יבוא משיח בב"א (סעיף ס״ו) ☀ אם מדליק בפנים, יותר טוב להדליק בחלון הסמוך לרשה"ר (סעיף ס"ז) \* הידורים במצות נר חנוכה: שמן זית - ואפילו אם הוא ביוקר (סעיף ס״ח-ע׳) \* לא יחסר הונו של אדם ע"י הוצאותיו בקיום המצוות, דמן השמים מוסיפין לו כנגדן (הערה 85) \* עוד ב' טעמים להדליק דוקא בשמן זית (הערה 87) ☀ זכות היא לאריכת ימים (סעיף ע"א) \* להדר את המנורה (סעיף ע״ב) \* למלאות את הכלי בשמן - נרות שעוה ארוכים (סעיף ע"ג) \* אין להדליק קצת נרות משמן וקצתן משעוה (סעיף ע״ד) \* לשמוח הרבה בעשיית המצוה (סעיף ע״ה) \* שכר מצות נר חנוכה: הצלחה בתורה (סעיף ע"ו) \* יזכה לעוד חכמה אם יקיים המצוה בשמחה (הערה שמירה לכל השנה (סעיף ע״ז) \* בנים ת״ח \* (88 - באיזה אופנים זוכים לבנים ת"ח (סעיף ע״ח) \* למה לא קאמר דאיהו גופיה יהיה תלמיד חכם (הערה 90) \* טעמים שזוכה לבנים ת"ח בזכות נרות חנוכה (סעיף ע"ט) \* בשעת הדלקת נר חנוכה יש להתפלל על בניו שיהיו מאירים בתורה (הערה 91) \* טעמים שלא רואים כן אצל כולם וסעיף פ׳. והערה 92) 🏶 בשכר הזהירות בנר אנוכה ילכו לאורו של הקב״ה (סעיף פ״א) א חנוכה

#### פרק הי

#### סדר הדלקת נרות חנוכה

הכנת הנרות: דבר גדול הוא (סעיף פ״ב) \* ראוי לעשות המצוה בעצמו, ולא ע"י שליח (סעיף פ״ג) \* ידליק הנרות כשהוא לבוש באופן מכובד (סעיף פ״ד) א טעמים שמברכים ״שעשה נסים" בכל לילה. ולא "שהחיינו" (סעיף פ״ה) ☀ תפילות לומר קודם הדלקת נר חנוכה (סעיף פ״ו-פ״ז) \* יקבץ כל בני ביתו לפרסם הנס (סעיף פ״ח) \* תיקונים גדולים ע"י אלו הברכות - זוכים להשפעות טוב וחסד וכו' (סעיף פ"ט) \* יאמר הברכות בשמחה (סעיף צ') \* אלו הברכות מעורריז הי"ג מדות של רחמים וסעיף צ"א) ☀ מה שיש לכוון בברכה ראשונה (סעיף צ"ב) \* מה שיש לכוון בברכה שניה (סעיף צ"ג) \* פירוש נפלא בנוסח "שעשה נסים וכו" (סעיף צ״ד) א מה שיש לכוון בברכת שהחיינו (סעיף \* צ״ד) צ״ה) אמירת ״הנרות הללו״ - ענינו (סעיף צ״ו) צ״ה) \* מתי אומרים אותו - יש בו שבח לזרעו של אהרן (סעיף צ"ז-צ"ח) א שירת "מעוז צור" בקול ובשמחה (סעיף צ"ט) א שהיה אצל המנורה (סעיף ק׳-ק״ג) ☀ ראיית נרות חנוכה היא תיקון לעין הרע (הערה 94) \* שירים ופיוטים אחר ההדלקה - וסיפור הנסים (סעיף ק״ד-ק״ה) ☀ סגולת אמירת "ויהי נועם וגו" אחר ההדלקה (סעיף ק"ו).

פרק וי

#### מנהג הנשים שלא לעשות מלאכה

נוהגות הנשים שלא לעשות מלאכה וכו' (סעיף קייה) \* שיעור זמן האיסור (סעיף קייי) \* טעמי המנהג (סעיף קייא-קט"ו) \* בתוך חצי השעה ראוי לנשים להיות בבית שנרות חנוכה דולקות שם (הערה 98) \* איזה מלאכות אסורות (סעיף קי"ז-קכ"ד) \* יש קצת מקומות שגם האנשים מחמירים בזה (סעיף קכ"ה-קכ"ו).

פרק זי

#### הדלקת נרות בבית הכנסת

המנהג וטעמיו (סעיף קכ״ח) \* ברכה על הדלקה זו (סעיף קכ״ט) \* נרות חנוכה בבוקר, משום פרסומי ניסא - שהיה הנס בביהמ״ק ניכר גם בבוקר, שאז היו מדליקין הנרות אילו מצאן כבויות (סעיף ק״ל) \*

פרק חי

### משתה ושמחה - סעודות בחגוכה

מנהג העולם הוא שמרבים בסעודות וסעיף קל"א) \* דעת הפוסקים שהן סעודות הרשות (סעיף קל"ב) א טעמים שלא קבעו ימי חנוכה למשתה ושמחה, לפי דעה הנ"ל: יון גזרו על הנפש, וכנגדו משמחים את הנפש, ואין לגוף ענין בזה (סעיף קל"ג-ק"מ) א בפורים יש זכרון הנס במשתה ושמחה, משא"כ חנוכה וסעיף קל"ד) \* הבחינו שרצונו ית' בהודאה (סעיף קל"ה) א הישועה בא בזכות העבודה ולכן קבעום להלל ולהודאה שהיא עבודה שבלב וסעיף קל"ו) א הקב״ה עשה נס בנרות להראות שהחזיר ∗ שכינתו לביהמ"ק - וכיון שהיו שבעים מזיו השכינה מעין עוה"ב, לא קבעו הימים למשתה ושמחה (סעיף קל"ז) \* לא קבעום למשתה אחר שיהודים נהרגו במלחמה (סעיף קל״ח) \* כיון שנשלמו ע' ימי אבלו של יעקב בכ"ה בכסלו (סעיף קל"ט) \* דעות הפוסקים שהן ש סעודות מצוה - וטעמיהם (סעיף קמ״א-קנ״ה) ≉ טעם חדש לעשות משתה ושמחה לכבוד חנוכה: ריבוי גדולה חיצונית של יון גרם להקטין ולהפחית הגאוה דקדושה של ישראל, והביאם לשערי חטא - נושענו דוקא ע"י לוי שהיו מועטין באוכלסין - לא נקבע זכר על הנצחון במלחמה, שלא יטעו להגדיל גבורה חיצונית - מרבים בסעודות כדי להראות גדולה ויקר במועדי ישראל, הפך יון

שהראתה גדולה במילי דעלמא (העיה 201) \*
על ידי זמירות ותשבחות (וכל שכן ע"י
דרשות בדברי תורה) הוה סעודת מצוה
לכולי עלמא - אף תלמידי מהרש"ל נזהרו
לומר זמירות ותשבחות בסעודות חנוכה (סעיף
קנ"ח-קס"ב) \* דרך להבחין בין אכילת מצוה
מאכילת רשות: אם אחר הסעודה עדיין שמח
בה - וכן בזה הדרך אפשר להבחין בכל
מעשה אם מצוה הוא ואם לאו (העיה 201).

#### פרק מי

#### עוד מנהגים

מאכלי חלב (סעיף קס״ג-קס״ד) \* אכילת מאכלים מטוגנים (סעיף קס״ה-קס״ד) \* חנוכה געלט (סעיף קס״ו-קס״ד) \* נתינת כסף ומתנות לילדים בחנוכה, אין בו משום ״בחוקותיהם לא תלכו״ - זה מנהג ישראל (הערה 112) \* דריידל (סעיף קס״ט-ק״ע).

פרק יי

#### תפילות ימי החנוכה

"על הנסים" (סעיף קע"א-קע"ב) \* יוחנן תיקנו (סעיף קע"א) \* מאד יזדרז שלא ישכח "על הנסים" (סעיף קע"ד) \* מאד יזדרז שלא ישכח "על הנסים" (סעיף קע"ה-קע"ו) \* קצת פירושים על "על הניסים" (סעיף קע"ז-קפ"א) \* הלל (סעיף קפ"ד-קפ"א) \* הלל בחנוכה (סעיף קפ"ד-קפ"ד) \* יקרת תהלות ישראל לפני הי"ת (הערה 201) \* התורה (סעיף קפ"ר) \* גומרים הלל בימים שבאים מכח הגאולה העתידה (סעיף קפ"ח) \* תורה בקרבנות הנשיאים (סעיף קפ"ט) \* קורין בתורה בקרבנות הנשיאים (סעיף קפ"ט) \* קורין בתורה בקרבנות הנשיאים (סעיף קפ"ט) \* קורין

פרק י"א

#### שבת חנוכה

תפילת מנחה בע"ש לפני ההדלקה (סעיף קצ"א)

ירבה בסעודות של שבת חנוכה (סעיף קצ"ב)

פרשת מקץ (סעיף קצ"ג).

פרק י"ב

#### ראש חודש מבת

יוסף בו שמחה על שמחתו (סעיף קצ"ד) \* ירבה בסעודה בראש חודש טבת בשביל פרסום הנס (סעיף קצ"ה) \* "ראש חודש חנוכה" (סעיף קצ"ה) \* מנהג להדליק נר לכבוד נשמת ר"מ בעל הנס (סעיף קמ"ו).

#### מגילת אנמיוכום (עמ׳ 92-93)

#### %רשימת הספרים **%**

ערכנו כאן רשימת הספרים שהבאנו מדבריהם [לבד מספרי חזייל] (על סדר א'-ב') ושמות מחבריהם, וגם מעט מתולדותיהם, כי יש מהם אשר אינם ידועים לרבים ואם יראה הקורא את שם הספר בלבד ולא ידע מעניני המחבר ותהילתו, לא יוכל להעריך את דבריו כדבעי. (וזאת למודעי, שעל רוב המחברים שהם מפורסמים ביותר, כמעט לא כתבנו דבר מתולדותם או מתהילתם, כי לא באנו בזה לפרסם את המפורסמים ביותר, כי אם כנ"ל)

אבודרהם. על התפילות. לרבינו דוד אבודרהם ז"ל.¹ [נדפס לראשונה בשנת ר"נ] \* אגדת אליהו. פירוש על אגדות תלמוד ירושלמי. למוה"ר אליהו ב"ר שלמה אברהם הכהן האיתמרי ז"ל.² [ח"א נדפס לראשונה באיזמיר בשנת תקט"ו, וח"ב שם בשנת תקפ"ה] \* אגרת השמד. לרמב"ם ז"ל. מוסר. \* אגרת תימן. לרמב"ם ז"ל. מוסר. \* אהל יעקב. דרושים עה"ת. למוה"ר יעקב קראנץ ז"ל, המגיד מדובנא.⁵ \* אור זרוע. הלכה ומנהג. לרבינו יצחק ב"ר משה מוינא ז"ל, אחד מן הראשונים ז"ל. \* אור חדש. על מגילת אסתר. למהר"ל מפראג ז"ל. [נדפס לראשונה בפראג בשנת ש"ס] \* אור ישראל. מוסר. למוה"ר רבי ישראל סלנטר ז"ל. נלקט ע"י תלמידו הג"ר יצחק בלאזער ז"ל. [נדפס לראשונה בשנת תר"ס] \* אליה רבה. הלכה. תר"ס] \* אור שמח. על הרמב"ם. למוה"ר מאיר שמחה הכהן מדווינסק ז"ל. \* אליה רבה. הלכה. למוה"ר אליהו שפירא ז"ל, דרשן בק"ק פראג, וראש ישיבה ואבד"ק טיקטין (שס הגדולים - גדולים לקפ"מ). [נדפס לראשונה בשנת תק"ז] \* אלשיך. על תנ"ך. למוה "ר משה אלשיך ז"ל. \* בינה לעתים. דרשות. למוה"ר רבי עזריה ב"ר אפרים פיגו ז"ל.⁵ [נדפס לראשונה בשנת ת"ח] \* בית אלקים. מחשבה ומוסר. למוה"ר משה מטראני [המבי"ט] ז"ל.⁵ [נדפס לראשונה בשנת של"ו] \* בית הלוי. עה"ת, דרשות. למוה"ר יוסף דוב הלוי סאלאווייציק ז"ל, אב"ד בריסק. [נדפס לראשונה בשנת תרמ"ד] \* בית חדש למוה"ר יוסף דוב הלוי סאלאווייציק ז"ל, אב"ד בריסק. [נדפס לראשונה בשנת תרמ"ד] \* בית חדש

<sup>. (</sup>שם הגדולים - גדולים ד' א'). היה תלמיד רבינו יעקב בעל הטורים.

עוד חיבר ספר שבט מוסר, מדרש תלפיות, מעיל צדקה, ועוד הרבה ספרים. היה אחד מגדולי רבני בעוד חיבר (מסר במדינת טורקיא), [שהיה עיר ואם בישראל בימים ההם (מסה שם הגדולים - גדולים כ' יים)]. נתקבלו ספריו בכל תפוצות ישראל, ומהם שנדפסו עשרות פעמים.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> הגר"א ז"ל (במכתב אליו) קראו "אהובי נפשי ה"ה הרב המופלא ומופלג בתורה המפורסם לשבח כבוד מוהר"ר יעקב מגיד משרים דק"ק דובנא".

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>מוה״ר משה אלשיך ז״ל. ״המפרש הגדול באחרונים״ (שס הגדולים - ספניס ד׳ סיב). מגדולי תלמידי מרן ר׳ יוסף קארו ז״ל (שס הגדוליס - סלק גדוליס ״ קס״ח), ונסמך ממנו שיהיה לו דין מוסמך. והוא חתום ברבני צפת רביעי בשו״ת אבקת רוכל סי׳ קכ״ד. וכוון אל האמת בדרשותיו, כמו שאמר האר״י ז״ל. וחיבר פירוש על תנ״ך מתוק ואמיתי. וחיבר שו״ת. וחיבר ספר מאה שערים, ונאבד. (שס הגדוליס - סלק גדוליס מ׳ ק־6). והיה רבו של רבינו חיים ויטאל ז״ל בחכמת התלמוד (קור6 הדומות דף מ״ב, ושס הגדוליס - גדוליס ח׳ כ־6). גם ראיתי פתקא מכתב יד מהר״ם אלשיך עצמו וכתוב בה שבכח אשר נסמך ממרן מהר״י קארו הוא סומך את מהרח״ו יורה יורה ידין ידין ככל דיין מוסמך, והזמן כ׳ אלול שנת הש״ן (שס הגדוליס - גדוליס ח׳ כ־6). את מהרח״ו יורה יורה ידין ידין ככל דיין מוסמך, והזמן כ׳ אלול שנת הש״ן (שס הגדוליס - גדוליס ח׳ כ־6). וראיתי כתוב דבצרות פולין נגלה [האלשיך ז״ל] בהקיץ לחכם אחד שהיה רגיל לומר דרשותיו והצילו מתוך ההפכה. (שס הגדוליס - גדוליס מ׳ ק־6).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>מוה״ר רבי עזריה ב״ר אפרים פיגו ז״ל היה מרבני וויניציאה. עוד חיבר ״גדולי תרומה״ בשנת אבק״ש. וחיבר שו״ת, ולא נדפסו. וראיתי בחד קינ״ה אשר קונ״ן הרמ״ז, מזכיר ומאריך בשבחי הרב בלשונו לשון הזהב וההדר״ת. מהר״ר עזריה פיגו נתבקש בישבה של מעלה בשנת ה׳ת״ז, כמ״ש הרמ״ז בהקדמתו לספר בינה לעתים. (שס הגדוליס - גדוליס ע׳ ט״ז). ספר בינה לעתים, הם דרושים נחמדים ומתוקים (שס״ג - ספריס צ׳ ל״ז).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>מוה״ר משה מטראני [המבי״ט] ז״ל היה תלמיד מהר״י בי רב - בר פלוגתיה דמרן הבית יוסף. משנת ה׳רפ״ה היה הרב המבי״ט מרביץ תורה בעיה״ק צפת בק״ק בית יעקב, כמ״ש בתשובותיו ח״ג סי׳ מ״ח. והיה הרב חוטר מגזע רבינו ישעיה [מטראני] הראשון והאחרון. (שס הגדוליס - גדוליס מ׳ קכיט, ע״ש עוד).

(ב"ח). על הטורים. למוה"ר יואל סירקי"ש ז"ל. \* בית יוסף. על הטור. לרבינו יוסף קארו ז"ל. \* בית מועד. דרשות. למוה"ר מנחם רבא ז"ל. \* [נדפס בויניציאה בשנת שס"ה] \* בן איש חי. הלכה ודרשות. למוה"ר יוסף חיים ז"ל מבגדאד. 🕸 ב**ן יהוידע.** על אגדות הש"ס. למוה"ר יוסף חיים ז"ל מבגראד. בעל הבז איש חי ז"ל. [נדפס לראשונה בשנת תרנ"ח] 🕸 ברכי יוסף. הלכה. למוה"ר חיד"א ז"ל. א גבול בנימיז. דרשות. למוה"ר רבינו בנימיז הכהז וויטאלי ז"ל.<sup>9</sup> [נדפס בשנת תפ"ז] א דברים אחדים, דרשות. למוה"ר חיד"א ז"ל. [נדפס בשנת תקמ"ח] 🕸 דרך ה'. מחשבה. לרבינו משה חיים לוצאטו ז״ל. \* דרשות הר"ו. לרבינו נסים ז״ל. אחד מז הראשונים. ונדפס לראשונה בשנת רצ"ג א אוד מז הראשונים ונדפס לראשונה בשנת רצ"ג דרשות ר"י אבן שועיב. דרשות. למוה״ר יהושע אבן שועיב ז״ל, אחד מן הראשונים, תלמיד הרשב"א ז"ל. [נדפס לראשונה בשנת רפ"ג] 🕸 **דרושי הצל"ח.** למוה"ר יחזקאל לנדא ז"ל, בעל הנודע ביהודה. \* דרך חיים, על מסכת אבות. למהר״ל מפראג ז״ל. \* הגהות יעב״ץ. על מגילת תענית. למוה"ר יעקב עמדין ז"ל. \* ספר העיקרים. מחשבה. למוה"ר יוסף אלבו ז"ל, אחד מן הראשונים. א זכר דוד, על עניני מילה שבת ומועדים. למוה״ר דוד זכות ז״ל, אב״ד ור״מ דק״ק מודונה. [נדפס 🕸 בשנת תקצ"ז] א זרע ברך. דרושים [נפלאים (סדר הדורות)] על התורה, וכלולים בו דרשות לחמש מגילות וח"ב בפנת ת"ו, וח"ב ברכיה ברכיה ברך ב"ר יצחק  $\mathsf{I}^{10}$ . [ח"א נדפס לראשונה בקראקא בשנת ת"ו, וח"ב באמשטרדאם בשנת תכ"ב] 🕸 זרע שמשון, דרושים ובאור מאמרי חז"ל על התורה וחמש מגילות. למוה"ר שמשוז נחמני ז"ל." (נדפס לראשונה במנטובה בשנת תקל"ח) 🕸 חידושי אגדות למהר"ל. על אגדות הש"ס. למהר"ל מפראג ז"ל. 🤻 חיי אדם. הלכה. למוה"ר אברהם דאנציג ז"ל. מו"צ דווילנא. [נדפס לראשונה בשנת תק"ע] 🕸 ספר חסידים, מחשבה, מוסר, וקבלה. לרבינו יהודה החסיד ז"ל, אחד מז הראשונים. 🕸 תתם סופר. עה"ת. על הש"ס. ודרשות. למוה"ר רבינו משה סופר ושרייבער) ז"ל. אב״ד פרעשבורג. א טור ברקת. על שו״ע, הלכה וקבלה. למוה״ר חיים הכהן ז״ל. ברקת. על שו״ע, הלכה וקבלה. דרשות. למוה"ר רבי יוסף צרפתי ז"ל, מרבני אנדרינופלא. הם דרשות נפלאים (סדר הדורות - ספריס י'). כמעט בכל ספרי דרוש שבאו אחריו הביאו מדבריו. [נדפס לראשונה בשנת שע"ו] \* ידי חיים. על שו"ע.

<sup>7</sup> היה גדול בדורו, אב״ד דק״ק קראקא, זקן ויושב בישיבה. חיבר בית חדש על הטורים בעומק העיון, ולא היתה קריאה אשר שגבה ממנו וכמעט בכל סימן העמיק הרחיב. הוא היה תלמיד הרב החסיד מהר״ר שלמה מלובלין. וחתנו הוא הרב טורי זהב, כידוע. (שס הגדולים - גדולים י׳ פ״ס).

ארנים מגדולי בכמה מועד בכמה מספר הובאו הובאו א"ל. הובאו הובאו בכמה מועד בכמה היבורים מגדולי מדפא אחריו, בספר ילקוט ראובני, ובספר מעיל צדקה לבעל השבט מוסר ז"ל, ועוד.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>מוה״ר רבינו בנימין הכהן וויטאלי ז״ל היה תלמיד הרב משה זכות (הרמ״ז) ז״ל. היה אב״ד בקק״י ריגייו. תחלתו מקק״י אלישאנדריא די לא פאליא. למד חכמת הקבלה מהרב עיר וקדיש הרמ״ז ז״ל. והיה מפורסם בחסידות. ויש לו חתימות על תשובות בספר משאת משה וספר שמש צדקה. וחתניו היו גדולי הדור, מורנו ישעיה באסן ומורנו הרב מנשה פאדובה ז״ל. והרב המופלא מהר״י אירגז ז״ל ישב עם מה״ר בנימין הכהן הנזכר שבעה שבועות ללמוד ממנו חכמת הקבלה. (שס הגדולים - גדולים כ׳ י״ג).

<sup>10</sup> מדייני קהילת קראקא, והיה תלמיד הר״ר נתן שפירא ז״ל אב״ד דק״ק קראקא בעמח״ס מגלה עמוקות. כתב הרב תוס׳ יו״ט ז״ל בהסכמתו לספר זרע ברך: ברך ה׳ חילו של איש חיל רב פעלים מקבץ אל יד אל יד מדרשי חז״ל על פסוקי התורה לכל פרשה ופרשה, גם מדברי הזוהר, ומדקדק עליהם, וברוחב בינתו ובפלפולא חריפתא ועיונא עמיקתא מיישבם דבר דבור על אופניו בדברים מתוקים ומאד עמוקים, והוא דולה ומשקה לרבים כמים קרים על נפש עיפה וכו׳. עכ״ל. הובאו דבריו פעמים לרוב בספרי דרוש הבאים אחריו.

<sup>11 ״</sup>הרב המקובל חסידא קדישא״ (שס הגדוליס - ספריס ז׳ מיו). היה תלמיד הרב הג״מ אפרים הכהן מאוסטרא, והרביץ תורה בקק״י מודינא, ומרבני מנטובה מהר״ר אביעד שר שלום באזילה ומהר״ר דוד פינצי. [בשער ספר זרע שמשון כתוב שהרביץ תורה בעיר מודינה, פיסא וסיינה וריגייו]. ובקבלה היה תלמיד הרב מהר״ר בנימין הכהן מריגייו (בעמח״ס גבול בנימין, עיין לעיל ערך ״גבול בנימין״ אודותיו). וחיבר תולדות שמשון על מסכת אבות, ונדפס. ושמעתי שהיה בקי בקבלה מעשית וצוה לגנוז כל כתביו בקבלה בקברו. (שס הגדוליט שס).

<sup>12 &</sup>quot;הרב המקובל החסיד האלקי" (לטון החידים נספר דנכים פחדים - דרוע כ־6), "עיר וקדיש אור החיי"ם (מדכר קדמום ע"כ־1), מעיר ארם צובה, תלמיד הר"ח וויטאל ז"ל (עם הגדולים - גדולים ח"ל־ג).

למוה"ר יוסף חיים מבגדאד והבז איש חי ז"ל, א ים של שלמה. על הש"ס. למוה"ר שלמה לוריא [מהרש"ל] ז"ל. 13 [נדפס לראשונה בשנת שצ"ו] 🕸 יסוד ושורש העבודה. עניני תפילה מוסר והנהגות. למוה"ר אלכסנדר זיסקינד ב"ר משה ז"ל מהוראדנא. [נדפס לראשונה בנאווי דוואהר בשנת תקמ"ב] יפה זצ״ל. [נדפס בשנת תקל"ט-תקמ"ב] יפה יהונתו אייבשיץ זצ״ל. [נדפס בשנת תקל"ט-תקמ"ב] יפה יפה מראה. על אגדות תלמוד ירושלמי. למוה"ר רבי שמואל ב"ר יצחק יפה אשכנזי ז"ל. וראה ערר "יפה תואר"). [נדפס בשנת ש"ן] \* יפה קול. על מדרש שיר השירים רבה. למוה"ר רבי שמואל ב"ר יצחק יפה אשכנזי ז"ל וראה ערד "יפה תואר"). 🕸 יפה תואר. ראש המפרשים על המדרש רבה. למוה"ר רבי שמואל ב"ר יצחק יפה אשכנזי ז"ל.<sup>14</sup> 🏶 בד הקמח. דרוש, מחשבה, ומוסר. לרבינו בחיי ז"ל, תלמיד הרשב"א, והוא המפרש על התורה ("רבינו בחיי עה"ת"). (שם הגדולים - ספרים כ' ה'). [נדפס לראשונה בשנת רע"ה] **אי ספר כלבו.** הלכה ומנהג. לאחד מז הראשונים ז"ל ועי שם הגדולים - ספרים כ' י"ד). [נדפס לראשונה בשנת ר"נ] \* כלי יקר. עה"ת. למוה"ר שלמה אפרים ב"ר אהרן ז"ל לונשיץ. <sup>15</sup> [נדפס לראשונה בשנת שס"ב] יש כנסת הגדולה. על הטור. למוה״ר חיים בנבנשתי ז״ל. 16 יש כסא דוד. דרשות. למוה״ר חיד"א ז"ל. [נדפס לראשונה בשנת תקנ"ד] 🕸 כתב סופר. עה"ת, דרשות, שו"ת. למוה"ר אברהם שמואל בנימין סופר ז"ל. 🕸 לב דוד. מוסר. למוה"ר חיד"א ז"ל. [נדפס לראשונה בשנת תקמ"ט] 🕸 לבוש. הלכה. למוה"ר מרדכי יפה ז"ל, תלמיד הרמ"א ז"ל.<sup>17</sup> \* לקח טוב, על מגילת אסתר. למוה"ר אליעזר אשכנזי ז"ל. <sup>18</sup> ונדפס לראשונה בשנת של"ו] 🕸 מאירי. על הש"ס. לרבינו מנחם מאירי ז"ל. אחד מז

<sup>13</sup>כתב הרמ"א ז"ל (שר"ס הכמ"6 - סימן ס"ו) למהרש"ל ז"ל: "וראוי לומר על מעלתו מה שאמרו על ר"מ ז"ל (ערופין יג:) גלוי וידוע לפני הקב"ה שאין בדורו כמותו". עכ"ל.

<sup>14</sup>למוה"ר רבי שמואל ב"ר יצחק יפה אשכנזי ז"ל, "החכם השלם" (שרת מהרערץ ס־6 מ" מ"), "ראש המדברים, מופיע צפונות, מגלה עמוקות, הרב המופלא" (ממוך הסכמת הגאונים סכמי קוטטנדינה, וניניהם הר"ר יהודה רואנים ז"ל געל המשנה למלך). היה אחד מרבני קושטנדינא בזמן מהרשד"ם ומהראנ"ח ומהריט"ץ (שס הגדולים - גדולים ש" ק"י). ונפטר בשנת שנ"ה.

בשנת שמ"ד ערך רבינו שאלה אל הג"ר יו"ט צהלון ז"ל, ומהריט"ץ דן בדבריו, והסכים לדברי רבינו, ובדבריו שם הרבה להלל ולשבח את רבינו, וכתב: מלך ביופיו וצבי עדיו ופריו מתוק מדבש ונופת צופים אמרום קרנו תרום אכוליה כרכא רבא ובר רבא דן דין אמת לאמתו ולא מסתפי, הנך יפה. אם יהיו כל חכמי ישראל בכף מאזנים עם יפה עינים בכף שניה, הלכה כדברי המכריע יריע אף יצריח מריח מים יפריח והלכו גוים לאורו ודורו דומה יפה. עכ"ל, ונדפס בשו"ת מהריט"ץ (מ־6 מ").

הרב יפה תואר ז"ל, הוא ראש המפרשים על המדרש רבה ועל אגדות תלמוד ירושלמי. ואין פירושו בדרך דרוש, כי אם לפי פשוטו ואמיתו של תורה (הכ"ר שמו60 אנ"ד ור"מ דק"ק פרנקופורט דמיין - ממוך הסכממו ליפ"ח). וכבר הארכנו מאד בתהילות הגאון האדיר הזה ב"רשימת הספרים" שבריש ספר הלילא דמרדכי [על מגילת אסתר], ממה שכתבו גדולי הדורות שלפנינו, ע"ש, אבל אין כאן מקום לכתוב אלא מעט מזעיר על עוצם גדולתו ועל רום מעלת ספריו הקדושים הפלא ופלא. זיע"א.

שהערה חשובה: היפה תואר הנדפס במדרשים הנפוצים, אינו אלא ליקוטים קצרים מדבריו המרובים של הרב יפה תואר. ולא נדפסו ספריו הקדושים במלואם כמה מאות שנה, עד שנת תשמ״ט שנדפסו ספריו הק׳ במהדורת צילום (ע״י ר״ח וגשל ז״ל), וב״ה יש בידי ספריו הק׳ ממהדורה זו, ומשם העתקנו דבריו, ורוב דברים המובאים בספרנו מרבינו ז״ל, לא תמצא ב״יפה תואר״ הנדפסים במדרשים הנפוצים, כי אם במקורם, כנ״ל.

היה תלמיד הגאון מהר"ל מפראג ז"ל (שם הגדולים - גדולים ש' ט'), והיה אב"ד בק"ק פראג עם הגאון החסיד הרב של"ה (שם הגדולים - ספרים ע'  $\cdot$ -מ, וכ'  $\cdot$ -מ'). ספר כלי יקר, הוא "ביאור יקר ונפלא" (סדר הדורות - ספרים כ') "נחמד וחשוב לאמיתה של תורה" (שם הגדולים - ספרים כ'  $\cdot$ -מ').

הרב הנזכר מאיר עיני גולה הוא בספרי כנסת הגדולה אשר נדפסו בשמונה חלקים, ובלעדו לא ירים איש מורה הוראה הבקי בדרכי הוראה וכו' [ע״ש באריכות]. (עס סגדוליס - גדוליס ס׳ י״ו).

היה אב"ד דק"ק פוזנא, זקן ויושב בישיבה. (שס הגדולים - גדולים מ' פ"ג).  $^{17}$ 

<sup>18</sup> בעמח"ס מעשה ה'. היה אב"ד בקראקא, ושמעו יצא בכל הארץ. ונפטר שנת שמ"ו או שמ"ז. (סדר הדורות - שנת ה'שמ"ו).

הראשונים. 🏶 מאמר דקדוק חברים. מחשבה ומוסר. למוה"ר יצחק מאלצאן ז"ל. <sup>19</sup> א מאמר מרדכי. על שו"ע או"ח. למוה"ר מרדכי כרמי ז"ל. 20 [נדפס לראשונה בשנת תקמ"ד] 🕸 מגן אברהם. על שו"ע או"ח. לרבינו אברהם אבלי מקאליש ז"ל. 21 \* מגלה עמוקות. פירוש על פרשת ואתחנן. למוה"ר נתו שפירא ז"ל.22 [נדפס לראשונה בקראקא בשנת שצ"ז]. 🕸 מקור חיים. על שו"ע. למוה"ר חיים יאיר בכרד ז"ל. וראה ערד "שו"ת חות יאיר"). 🏶 ספר מהרי"ל. דינים ומנהגים. מנהגי רבינו יעקב מולין ז״ל, אחד מן הראשונים. [נדפס לראשונה בשנת שט״ז] 🕸 מהרש״א. על הש״ס. למוה״ר שמואל אליעזר ב"ר יהודה הלוי אידלש ז"ל. 23 | חידושי אגדות נדפסו לראשונה בשנת שפ"ז-שצ"ב | א מועד לכל חי. על מועדי השנה. למוה״ר חיים פאלאג׳י ז״ל, רבה של העיר איזמיר. \*<sup>24</sup> מור וקציעה. על שו״ע א ז"ל. א מורה באצבע. הלכה ומוסר. למוה"ר החיד"א ז"ל. א מורה באצבע. הלכה ומוסר. למוה"ר החיד"א ז"ל. א מחזור ויטרי. הלכה ומנהג. לרבינו שמחה מויטרי ז"ל. תלמיד רש"י ז"ל. 🏂 מטה משה. הלכה ומנהג. למהר"ר משה מפרעמסלא ז"ל.<sup>25</sup> [נדפס לראשונה בשנת שנ"א] 🕸 מנורת המאור. מחשבה ומוסר. למוה״ר יצחק אבוהב ז״ל. <sup>26</sup> א מעיני הישועה. למהר״י אברבנאל ז״ל. על ספר דניאל. ונדפס בשנת שי"א] **משיבת נפש.** עה"ת. למוה"ר יוחנן לוריא ז"ל, מחכמי אשכנז לפני חמש מאות שנה."<sup>27</sup> משך חכמה, עה״ת. למוה״ר מאיר שמחה הכהן ז״ל מדווינסק. 🏶 משנה ברורה, הלכה. למוה״ר ישראל מאיר הכהן ז"ל. 🕸 מתנות כהונה. על המדרש רבה. למוה"ר יששכר בער ב"ר נפתלי כ"ץ בערמן אשכנזי ז"ל מק"ק שערבשין. 28 [נדפס לראשונה בשנת שמ"ז] 🕸 **נאות יעקב.** הלכה ודרשות. למוה״ר ישראל יעקב אלגאזי ז״ל, אב״ד ור״מ בעיה״ק ירושלים ת״ו. [נדפס בשנת תקכ״א] 🕸 נוהג כצאן יוסף. מוסר. דינים ומנהגים. למוה"ר יוסף יוזפא קאשמן סג"ל ז"ל מפרנקפורט. [נדפס בשנת תע"ה] 🕸 נזר הקודש. על בראשית רבה. "חיבור גדול בכמות ובאיכות" (שם הגדולים - ספרים נ' י"ג). למוה"ר יחיאל מיכל בז עוזיאל ז"ל מגלוגא. [נדפס בשנת תע"ט] 🕸 גר מצוה. על עניני חנוכה. למהר"ל

וספר סידור אשי ישראל (סידור הגר"א], וספר 19מגדולי תלמידי הג"ר ישראל די און מוק"ל. הוא בעהמ"ח סידור אשי ישראל הוא שביתת שבת, ועוד. שביתת שבת, ועוד.

<sup>.</sup> אחריו. מדברי ספר מאמר מרדכי בספרי הפוסקים שבאו אחריו.  $^{20}$ 

<sup>21</sup> דבריו בקצור ועומק ישר ובקיאות (שם הגדולים - גדולים א' י"ד).

ב22 הגאון המקובל מהר"ן שפירא ז"ל היה אב"ד דק"ק קראקא. ושמעתי שהיה לו מגיד. וספר מגלה עמוקות, הוא ספר נפלא. (שס הגדולים - ספריס מ' מ"ה, וחלק גדולים כ' ל"ה).

<sup>23&</sup>quot;רב מופלא" (שס"ג - גדולים ש" פ־6), "גדול הדור הגאון מוהר"ר שמואל סג"ל אב"ד ור"מ דק"ק לובלין" (לשון סכ"מ ז"ל - שר"מ סכ"מ ס" מ"ג). חיבר חידושי הלכות על רוב התלמוד, ולאורו הלכו כל מעייני הגמרא והתוספות, ושמעתיה לפום רבנן ותלמידיהון, ובפרט בגלילות אשכנז והמערב לא זזו מחבבו וכל עסקם בו. וגם חיבר חידושי אגדות, וממנו יקחו הדרשנים ובעלי הפרשי"ם הדביקוהו ליסוד דרושיהם. וגם אני שמעתי שיש לו שו"ת. (שס סגדולים שס). בספר ראש יוסף (פסמים דף כ"ז) כתב על המהרש"א, "כל דבריו ברוח הקודש נאמרו".

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>הגאון המלבי״ם ז״ל (הוכל כספר רוס חיים - יו״ד סימן של״ד - דף קנ״נ ע״ג) תארו: ״הגאון האמיתי עטרת ישראל פאר הדור האי סבא קדישא חסידא ופרישא המאיר לעולם כולו בחיבוריו הקדושים הרב הכולל תורה ויראה וחכמה כקש״ת מו״ה חיים פאלאג׳י אב״ד דק״ק אזמיר״.

<sup>25</sup> היה מגדולי תלמידי מהרש"ל ז"ל (שם הגדולים - גדולים ש' מ"ו).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>היה תלמיד מהר"י קאנפאנטון, גאון בקאשטיליא. ומהר"י אבוהב נשוא פנים אצל מלך פורטוגאל, כמ"ש מהרימ"ט בתשו' י"ד סי' י"ד. ומרן הבית יוסף מזכירו בשם "רבינו הגדול". ושמעתי דהוה רבה דרביה מהר"י בי רב. וחיבר מהר"י אבוהב פירוש לפי' הרמב"ן על התורה, וספר מנורת המאור, ונדפסו. ועוד חיבר שיטות על התלמוד, ונדפס קצת בשו"ת מהר"ם גאלאנטי. וחיבר ספר ארון העדות מספקי הלכות ובאור לטור א"ה, ומביאו לפעמים מרן בב"י, ואני הצעיר ראיתיו כ"י. ועתה ראיתי בשו"ת הרדב"ז ח"ג דפוס פיורדא סי' תק"ץ שמזכיר באור י"ד למהר"י אבוהב. ועיין בתשו' שבסוף ספר שבעה עינים. ותלמידיו הם מהר"א זכות הרב ספר יוחסין, ומהר"ם דאנון שחיבר כללי התלמוד כ"י. ונתבקש בישיבה של מעלה בשנת רנ"ג בפורטוגאל. (שס הגדוליס - גדוליס י" ער"ב, וע"ש עוד).

<sup>27</sup>יצא לאור ע"י מכוז ירושלים בשנת תשנ"ג. וע"ש מה שליקטו מתולדותיו ותהילותיו.

<sup>.</sup> נדפס כמעט בכל המדרשים זה כמה מאות שנה $^{28}$ 

מפראג [רבינו יהודה ליווא ב״ר בצלאל] ז״ל. <sup>20</sup> [נדפס לראשונה בפראג בשנת ש״ס] \* סדר הדורות, קורא הדורות מראש, סדר תנאים ואמוראים, סדר הדורות האחרונים, ושמות הספרים ומחבריהם. למוה״ר יחיאל היילפרין ז״ל, אב״ד דק״ק מינסק ז״ל. <sup>30</sup> [נדפס לראשונה בקארלסרוה בשנת תקכ״ט] \* סדר היום. הלכות, מנהגים, ומוסר. למוה״ר משה בן מכיר ז״ל. <sup>31</sup> [נדפס לראשונה בשנת שנ״ט] \* סידור רש״י. על הסידור. \* סידור יעב״ץ. פירוש על הסידור ועל עניני דיומא, ומוסר. למוה״ר יעקב עמדין [היעב״ץ] ז״ל. \* ספר החיים. מחשבה ומוסר. למוה״ר חיים ב״ר בצלאל ז״ל. <sup>32</sup> [נדפס לראשונה בקראקא בשנת שנ״ג] \* ספר המנהיג. הלכה ומנהגים. למוה״ר אברהם ב״ר נתן הירחי ז״ל. \* ספר הרוקח. הלכה, מנהג, ומחשבה. לרבינו אליעזר ז״ל מעיר גרמיזא - ״בעל הרוקח״, אחד מן הראשונים ז״ל. <sup>33</sup> ספר זכירה. סגולות ומוסר. למוה״ר זכריה ב״ר יעקב סימנר ז״ל. [נדפס בשנת תס״ט] \* עבודת הקודש. הלכה ומוסר. למוה״ר חיד״א ז״ל. \* עיר גבורים. עה״ת. למהר״ר אפרים מלונשיץ ז״ל, בעל הכלי יקר. [נדפס לראשונה בשנת ש״מ] \* עקידת יצחק. דרושים. למוה״ר יצחק עראמה ז״ל. <sup>34</sup> [נדפס לראשונה בשנת רפ״ב] \* ערוך השלחן. על סדר שלחן ערוך. למוה״ר יחיאל מיכל עראמה ז״ל. <sup>34</sup> [נדפס לראשונה בשנת רפ״ב] \* ערוך השלחן. על סדר שלחן ערוך. למוה״ר יחיאל מיכל הלוי עפשטיין ז״ל, אב״ד נאווהרדק. \* פירוש הרי״ף [הנקרא ״מאור עינים״]. על עין יעקב. למוה״ר הלוי עפשטיין ז״ל, אב״ד נאווהרדק. \* פירוש הרי״ף [הנקרא ״מאור עינים״]. על עין יעקב. למוה״ר

<sup>29</sup> רבינו יהודה ליווא בהר"ר בצלאל מפראג ז"ל, הנודע והמפורסם בשם מהר"ל מפראג, "הוא הרב הגדול נזר החכמים מופת דורותינו אשר לאורו ילכו בני עמינו ומימיו שותים כל תופוצות ישראל" ולמס דוד - מ"ל שנ"ב). "מי ישיח נפלאותיו, מי יספר שבח מעלותיו, ע"כ דומיה היא תהילתו, והסתר בחקר כבודו הדרתו. והקצר בשבחיו תפארתו. ה״ה רוח אפינו מחמד עינינו מופת דורינו. פאר גלותינו. הגאוז הגדול בישראל שמו פ״ה נ״י ע״ה ר״מ ור״ג מו״ה יהודא ליוא יצ״ו אב״ד הישראלי בק״ק עיר ואם בישראל ק״ק פראג יצ״ו, השם יפרוס עליו סוכת שלומו, ויהי שלום בחילו ושלוה בארמנותיו ולכל השואבים מימיו מקור מים חיים, ולכל המסתופפים בצל מעלתו שלום". (לשון מהר"ס לוגלין נשחלה ששחל למהר"ל בשנת ה"שס"ג - שו"ת מהר"ם לופלין ס" נ"א). הרב תוספות יו"ט קורא אותו "רבינו הגדול מרגא ורבגא הגאון רבי יהודה ליווא בר בצלאל זלה"ה". (הקדמת התוספות יו"ט לפירושו על המשניות, ע"ש). והגאון מהר"ר נפתלי הכהן בתשובתו הבאה בשו"ת הגאון מהר"ר צבי (חכם צבי) סי" ע"ו כתב "אבי זקני מהר"ר ליווא מפראג אשר שמש ברוח הקודש כמפורסם וכו"". ואני הדל קבלתי מרב אחד אשכנזי מעשה נורא שעשה על ידי מה שגילו לו מהשמים, ומזה נמשך שדבר עם הקיסר ביחוד כמו שעה וחצי ועשה לו כבוד גדול כמו שכתב בספר צמח דוד. (שם הגדולים - גדולים ל׳ י׳ו). חיבר כמה ספרים, גור אריה על רש״י בחומש, וספר גבורת ה', וספר דרך חיים, ועוד חבורים אחרים. היה אב"ד במדינת מעהרין עשרים שנה. ואח"כ אב"ד וראש ישיבה בק"ק פראג. [שם העמיד תלמידים הרבה, ויסד בית ועד לחכמים, הוא בית המדרש הגדול הידוע הנקרא "קלויז", והרביץ תורה בתוכו י"א שנה, ואחר זה עוד ארבע שנים (למס דוד - מ״ל שנ״נ׳]. ואח״כ (לעת זקנתו) היה אב״ר (וראש הישיבה (צמח דוד שם)) בק״ק פוזנן (ורב על כל גלילת גרום פולין (למח דוד שם)]. (שם הגדולים - גדולים ל' י"ו).

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>הרגיל בספר סדר הדורות, יכיר גדולתו, כי הבבלי והירושלמי והמדרשים כמאן דמונח בכיסתיה. והקדמתו הארוכה והנוראה ותקוני הש"ס שאחריה וחלק התנאים והאמוראים מבהילים את הרעיון מראות נפלאות ופלאי פלאות בקיאותו וחפ"ש מחופש בכלהו ספרי דבי רב אשר היו עמו במחיצתו. (שס הגדולים - ספרים ס" מ").

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>היה מרבנן קדישי קשישאי בעיה״ק צפת תוב״ב בזמן מה״ר חייא רופא ומה״ר שמואל אוזידא, והיה ריש מתיבתא בעיר עין זיתון אשר בגליל (שס הגדוליס - גדוליס מ׳ קניס).

מהר"ל מפראג ז"ל היה אחיו. למד ביחד עם רבינו הרמ"א ז"ל אצל הגאון מהר"ר שכנא ז"ל. הרביץ מהר"ל מפראג ז"ל היה אחיו. למד ביחד מתן תורה שנת שמ"ח. (שס הגדוליס - ספריס ו' י"נ).

<sup>38</sup> הוא בנו של רבינו יהודה, נכדו של רבינו קלונימוס, והוא תלמיד רבינו יהודה החסיד. (שס הגדולים - גדולים 6' ימיט). יש מי שכתב שהרב רבינו אלעזר מגרמיזא בעל ספר הרוקח היה רבו של הרמב"ן ז"ל (שגילים 6' ימיט). "...ונתתי שמחה גדולה בלבי ממש כיום מועד (שס"ג - גדולים מ' קס"ב). כתב הפני יהושע ז"ל (מגילים טו.) "...ונתתי שמחה גדולה בלבי ממש כיום מועד כקריאת המגילה שזכיתי לכוין לדעת הגדול בעל הרוקח ז"ל שזכה לרוח הקודש, ואולי בר מזליה אנא להא מילתא". עכ"ל.

שערים שערים להרב הפילוסוף האלהי מהר"ר יצחק עראמה ז"ל, ספר נחמד מאד, ויש בו שערים מלמעלה מנה ויהללוהו בשערי"ם. וכל ספרי הדרשנים בדורות שלפנינו שותי מימיו הנאמנים באו שעריו בתודה. (פס הגדוליס - ספריס ע' 5').

רבי יאשיהו ב״ר יוסף פינטו ז״ל. 3 פירוש רבי יוסף יעב״ץ. 36 על מסכת אבות. \$ פירוש רכי יוסף יעב״ץ. 10 מוסרת אבות. \$ פירוש רמב״ן. פירוש עה״ת, ופירוש על הש״ס. לרבינו משה בן נחמן ז״ל, אחד מן הראשונים ז״ל. \$ פלא יועץ. מוסר. למוה״ר אליעזר פאפו ז״ל. [נדפס לראשונה בשנת תקפ״ה] \$ פרי מגדים. על שלחן ערוך. למוה״ר יעקב יהושע ז״ל. 3 [נדפס לראשונה בפרנקפורט דמיין בשנת תקי״ב] \$ פרי מגדים. על שלחן ערוך. למוה״ר יוסף ב״ר מאיר תאומים ז״ל. 3 א צדה לדרך. דינים, מנהגים, ועוד. לרבינו מנחם בן זרח יוד. 3 וודים ב״ר ישראל ליזר פרנס איילנבורג ז״ל. 10 [נדפס לראשונה בפראג בשנת שפ״ג] \$ צפנת פענה. דרשות. למוהר״ר יוסף מטראני (מהרי״ט) ז״ל. 14 [נדפס בשנת ת״ח] \$ קב הישר. מחשבה ומוסר. למוה״ר צבי הירש קאיידנוור ז״ל מפרנקפורט דמיין 2 ונדפס לראשונה בשנת תס״ה] \$ קול יהודה. למוה״ר יהודה ב״ר יצחק עייאש ז״ל, 4 ב״ד ור״מ באלגיר. [נדפס בליורנו בשנת תקנ״ג] \$

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>כתב החיד"א ז"ל (שס"ג - ספריס מ' ז'): "מאור עינים" ("פירוש הרי"ף") - על עין יעקב כולו, ממהר"י פינטו. בכל הארץ יצא הו תהלתו ואורו על כנפות האר"ש. עכ"ל.

היה האחרונים, והוא היה צדיק הראשון מחסידים האחרונים, והוא היה מה מורנו יוסף יעב"ץ זצ"ל [היה] אדיק הראשון מחסידים האחרונים, והוא היה מהמגורשים מספרד שנת רנ"ב". (לאון החידים ז"ל בספר אס הגדולים - ספרים ס"ל נ"ג).

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> הוא הגאון אב״ד ור״מ דק״ק פפד״מ שנת תק״א. [גם שימש בכתר הרבנות בק״ק לבוב והגליל, וק״ק ברלין, וק״ק מיץ (שער הספר פני יהושע ה־ג - פיורד? מקכיו)]. ויצא שמו בכל העולם באמצעות חבורי טהרה פני יהושע ארבעה חלקים על הש״ס. ואני הצעיר זכיתי לקבל פני שכינה איזה ימים, ומראהו כמראה מלאך האלהים. ונתן לי במתנה ספר פני יהושע על סדר מועד שנדפס בו בפרק. ונח נפשיה דרב שנת תקי״ו. (שס הגדולים - גדולים ״ רכ״ס).

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> היה אב״ד ור״מ דק״ק פראנקפורט דאדר. פרי מגדים, הוא חיבור נחמד ויפה, שם הראה ענותנותו וחסידותו מוקפים חומת תורתו. (שס הגדולים - חלק ספרים פ׳ קל־ט, וחלק גדולים מ׳ רל־ט, ע״ש עוד).

<sup>39</sup> היה תלמיד רבינו יהודה בן הרא"ש ורבינו יהושע בן שועיב. ונתבקש בישיבה של מעלה בשנת קל"ד. (שם הגדולים - גדולים מ' מ"ע). מן הספר [צדה לדרך] ניכר גדולתו בתורה ושאר חכמות וכו'. (שם הגדולים - ספרים 5' ד', וע"ש עוד).

יפה מהר"ם ממ"ע, ותלמיד מהר"ם יפה היה אב"ד דק"ק גוריציאה במדינת פריו"ל [באיטליא]. היה תלמיד הרב סמ"ע, ותלמיד מהר"ם יפה ז"ל בעל הלבושים. (שס הגדולים - גדולים י' תכ"ז, ע"ש עוד).

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>רבינו מהרי"ט ז"ל היה "אבי התעודה" (שה"ג - גדולס ט" ו"), בנו של המבי"ט ז"ל. כי נח נפשיה דרב המבי"ט [בשנת ש"מ (קול6 הזומת)] היה מהרי"ט בן י"ב שנה בעיה"ק צפת. ולמד לפני הרב הגדול מהר"ש סאגיס. ואח"כ קרא ושנה כל התלמוד עד שהי"ל הש"ס כמאן דמנח בכיסתיה. והלך בשליחות לקושטנדינא, ועכבוהו שם לאב"ד. [ואז היה הרב כבן ל"ה או ל"ו שנה (קול6 הזומת)]. (שס הגדוליס - קליו). והרביץ תורה בישראל בתוקף עיונו ובקיאותו. והרגיל בספרי האחרונים עיניו יחזו שגדולי ישראל היו תלמידיו. ואזכיר מה שנתברר לי מתלמידיו מתוך ספרי דבי רב הנדפסים וכ"י, ואלו הם: הרב שדה יהושע, ואחיו הרב כנסת הגדולה, הרב נתיבות משפט, הרב מהר"ח אבואלעפיא הזקן, הרב מה' אברהם היכיני, הרב מה' אברהם ן' חנניה, הרב מהר"ש הלוי, הרב מהר"ש עדילה, ובני הרב מה' משעיה מטארני, ומה' יוסף הכהן חסיד, הרב מהר"ש הלוי, הרב מהר"ש עדילה, ובני הרב מה' משר מאר מטארני, ומה' יצחק אלנקווה, ומה' נתן גוטה. כל אלה תלמידי מהרימ"ט. ותבקש בישיבה של מעלה בקושטא שנת שצ"ט. (שה"ג שס).

כתב בנו מהר"מ בהקדמתו לספר תשובות הרב ח"א שחי שבעים שנה, ובארץ מצרים למד רוב הש"ס בעיון נמרץ, והיו לו שמונים תלמידים. ושם בהקדמת מהר"ם ובהקדמת אחיו מהר"י יגידו צדקתו וענותנותו וחסידותו, והוא פלא. ובודאי דלא זכה לכתרה של תורה להיות כולי תלמודא כמאן דמנח בכיסתיה ולהרביץ כ"כ תורה ולחבר כ"כ ספרים עמוקים אם לא קדמה לו יראת חטא וענוה וחסידות. (שה"ג שס).

הוא ״ספר רפואת הנפש, מרפא לנשמה וגוף, שכל דבריו נאמרים בהשכל ומוסר... ישמחו הקונים בד, שוה לכל נפש...״ (לשן געל הפרי מגדים ז"ל גססכמו לספר קג הישר - דפוס מקמ"ו). וראה בדפוס חדש מה שהביאו באריכות אודותיו ז״ל.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> היה תלמיד הרב מהר״ש צרור, הרב המחבר פרי צדיק. והיה שקדן גדול בתורה, כנראה מרוב ספריו שנדפסו ואשר יש לו בכ״י. ובסוף ימיו זכה לבוא לעה״ק ירושלים ת״ר, והיתה מנוחתו כבוד זלה״ה. (שס הגדוליס - ספריס כ׳ כ׳ז). הג״ר יהונתן אייבשיץ ז״ל (נססכממו לספר וולמ לחודה) קראו ״הרב המובהק החכם השלם מפורסם שמו לתהלה וכר׳ ותורתו יזרח כאור בוקר באדן, הרב הגאון פאר הדור כמוהר״ר יהודא השלם מפורסם שמו לתהלה וכר׳ ותורתו יזרח כאור בוקר באדן, הרב הגאון פאר הדור כמוהר״ר יהודא

קונטרס סוד הדלקת נרות חנוכה. מיוחס לר׳ יצחק סגי נהור ז״ל, כנו של הראב״ד ז״ל. \* ראש יוסף. על הש״ס. למוה״ר יוסף קיצור שלחן ערוך. הלכה. למוה״ר שלמה גאנצפריד ז״ל. \* ראש יוסף. על הש״ס. למוה״ר יוסף ב״ר מאיר תאומים ז״ל, (ראה ערך ״פרי מגדים״). \* רבינו יהונתן מלוניל. על הש״ס. היה תלמיד הראב״ד בעל ההשגות. \* \* ריטב״א. על הש״ס. לרבינו יום טוב ב״ר אברהם אלאשבילי ז״ל, אב״ד הרא״ה והרשב״א. \* רינה של תורה. על שיר השירים. למוה״ר נפתלי צבי יהודה ברלין ז״ל, אב״ד ור״מ דוואלאזין. \* רמ״א. על שו״ע. \* רמב״ם [משנה תורה]. הלכה. \* הר״ן [על הרי״ף]. \* רש״י. פירוש על תנ״ך וש״ס ובראשית רבה. לרבינו שלמה יצחקי ז״ל. \* שו״ת אבני ישפה. למוה״ר משה פיינשטיין ז״ל. \* שו״ת בנין שלמה. למוה״ר משה פיינשטיין ז״ל. \* שו״ת בנין שלמה. למוה״ר שלמה הכהן ז״ל, מו״צ בעיר ווילנא. \* שו״ת שרגא המאיר. למוה״ר חיים יאיר לווה״ר שרגא פייוויש שנעעבאלג, רו״מ בק״ק לונדון יצ״ו. \* שו״ת חות יאיר. למוה״ר חיים יאיר בכרך ז״ל. \* נובס לראשונה בשנת תנ״ט \* שו״ת חכם צבי. למוה״ר צבי אשכנזי ז״ל. [נדפס לראשונה בשנת תנ״ט \* שו״ת חלם צבי. למוה״ר צבי אשכנזי ז״ל. (נדפס לראשונה בשנת תנ״ט \* שו״ת קנין תורה. למוה״ר אברם דוד הורוויץ ז״ל, אב״ד מהרי״ל. (ראה ערך ״ספר מהרי״ל״) \* שו״ת קנין תורה. למוה״ר אברם דוד הורוויץ ז״ל, אב״ד שטראסבורג וחבר הבד״צ בעיה״ק ירושלים ת״ו ז״ל. \* שו״ת רב פעמים. למוה״ר יוסף חיים [הבן שטראסבורג וחבר הבד״צ בעיה״ק ירושלים ת״ו ז״ל. \* שו״ת רב פעמים. למוה״ר יוסף חיים [הבן

עייא״ש וכו׳ אשר נודע בישראל גדול הוא וגדולים מעשיו וכו׳״, ע״ש עוד. וע״ע בהסכמות שם, שבחים נפלאים שנאמרו עליו משאר גאוני דורו. הג״ר חיים אבן עטר ז״ל ביקש ממנו הסכמה על ספריו הקדושים, אור החיים עה״ת, ופרי תואר. וגם הרב חיד״א ז״ל ביקש ממנו הסכמה על ספרו ״שער יוסף״, ושם הוא קורא את הרב יהודה עייאש ז״ל ״המאור הגדול, שמו נודע בשערים, מעלת הרב המובהק, נר ישראל אשר האיר וזרח וכו׳״.

44 כתב הרמב״ם ז״ל (נדפס נספר אגרות הרמב״ם) אליו: ״...הרב המובהק הפטיש החזק המעולה רב יהונתן הכהן, זה הדור בלבושו וכו׳ ורוח נדיבה רוחו וכו׳ ולמלחמות התורה חגר חרבו וכו׳ ועל כסא התלמוד מושב מנוחו, הוא הרב הנערב וכו׳ עמוד המערב הנחמד מזהב ומפז רב, מורנו ורבינו יהונתן סגולת החכמים בן כבוד גדולת קדושת מורינו ורבינו דוד הכהן זצ״ל וכו׳, מאת הנכסף לראותך המשתעשע בבינתך השמח בחברתך המתפלל תמיד להתמיד שלותך ולהרבות תורתך ולהאריך בטוב ימיך. משה ב״ר מיימון זצ״ל.״

<sup>45</sup> "אביהם של ישראל" (מנוס סלוי ג' ס'), אחד מגדולי הראשונים. היה מגזע התנא ר' יוחנן הסנדלר. היה תלמיד רבינו יעקב בר יקר ורבינו יעקב בר יקר תלמיד רגמ"ה, כ"כ בתוספות שאנץ גיטין כ"י דף מ"ז, והיה רש"י תלמיד רבינו שמעיה מפרש מדות - בני והיה רש"י תלמיד רבינו שמעיה מפרש מדות - בני בניתיו, ורבינו יצחק בר אשר הלוי, ורבינו שמחה, ורבינו שמריה, ורבינו שמואל בונבורג. ורבותינו בעלי התוספות מיוצאי חלציו. (שס הגדולים - גדולים ש' ל-ה).

במגלת סתרי מהרח"ו זצ"ל כ"י מכתב ידו ממש כתב, וז"ל: רבנא שלמה ז"ל (רש"י), לאחר מותו בא בחלום לבן בתו, רבנא שמואל (רשב"ם), והקיצו ז"ל, אמר לו "מי אתה?" א"ל "אני שלמה זקנך. קום ורחץ בנקיון כפיך ותלמוד ממני קריאת שם הנעלם, כי הכל למדתיך חוץ מזה". וכן עשה, וישב אצלו בממשות, אבל לא ראהו, ולמדו וכו'. ואמר לו "תבין הפירוש בטוב, כי אין לי רשות עוד לעכב". עכ"ל. וצא ולמד קדושתו ותוקף גדולתו שלא רצה הן בעודנו חי ללמדו עד דשקיל רשותא וידע בעוה"ב דרשב"ם ראוי לזה, ואין להאריך. (שס הגדולים שס).

שמעתי מפה קדוש רב מופלג שקיבל מרבו, דרש"י התענה תרי"ג תעניות קודם שכתב פירוש התורה. והיה אומר ר"ת נכדו "מה שפירש אדוני זקני הש"ס אף אני אעשה זאת, אבל פירוש המקרא לית בחילי, כי לא אוכל עשוהו". ועתה ראיתי בספר מאמר העתים להרמ"ע שנדפס בדיהרנפארט שנת תג"ן אשר בסוף הספר ממש הביא מעשה ממקובל גדול פלא והפלא, ומכלל הדברים נראה שרש"י כתב פירושו ע"פ הסוד ויש בדבריו רזין עילאין ולכן התענה תרי"ג תעניות, ומשה רבינו ע"ה אמר לו "אשריך וכו". והמקובל הוא החסיד מהר"ר נחמן בר שמואל ז"ל שהפליא לעשות והלך על קבר רש"י ז"ל ועשה סיגופים והפסקות עד שגילו לו סוד מ"ש רש"י (כלאשים ל"ז י־ס) "ויתנכלו אותו, אתו, עמו, כלומר אליו" סודות עליונות, ע"ש באריכות. (שס הגדולים - שס, ע"ש עוד מלריכות).

היה רב ומו"צ בעיר נתיבות בא"י יצ"ו. כתב הרה"צ המפורסם רבי ישראל אבוחצירא [הבבא סאלין ז"ל בהסכמתו: נעים לי להודיע בזה שאני מכיר היטב את הרב ישראל פסח פיינהנדלר (שליט"א) [ז"ל] שהוא רב ומו"צ כאן בנתיבות, ואנחנו בבית שלנו שואלים אותו בכל השאלות בהלכה, וכל היוצא מפיו אנחנו עושים. עכ"ל.

<sup>47</sup> את יקר תפארת גדולתו ניכר מספרו (שם הגדולים - גדולים ח' כ"ז, ע"ש באריכות).

איש חין ז"ל. \* שו"ת שבט הלוי. למוה"ר שמואל הלוי וואזנר ז"ל. \* שו"ת שב יעקב. למוה"ר יעקב כ"ץ ז"ל. \* שו"ת שבט לראשונה בשנת תק"א] \* שו"ת תשובות והנהגות. למוה"ר משה שטרנבוך שליט"א, ראב"ד עיה"ק ירושלים ת"ו. \* שאילתות דרב אחאי גאון. הלכה. \* שבט מוסר. למוה"ר אליהו הכהן ב"ר שלמה אברהם הכהן האיתמרי ז"ל. [נדפס לראשונה בשנת תע"ב] \* שבלי הלקט. הלכה ומנהג. לרבינו צדקיה ב"ר אברהם הרופא ז"ל, אחד מן הראשונים ז"ל. [נדפס לראשונה בשנת ש"ו] \* שיירי כנסת הגדולה. על הטור. למוה"ר חיים בנבנשתי ז"ל (ראה ערך "כנסת הגדולה"). שלחן גבוה . על שו"ע. למוה"ר יוסף מולכו ז"ל. (נדפס בשנת תקס"ו) \* שלחן ערוך. לרבינו שלחף קארו ז"ל. \* של"ה [שני לוחות הברית]. "חיבור נורא וגדול כלול בפרד"ס וחידושי דינים וכללים ומוסר וכל סדר קדושה" (לצון מסיד'ה ז"ל צספר שס הגדולים - גדולים י" של"ט). למוה"ר ישעיה ב"ר אברהם הלוי הורוויץ ז"ל. \* תורת משה. על התורה. לרבינו משה סופר [החתם סופר] ז"ל. \* תיבת גמא. על התורה. למוה"ר יוסף ב"ר מאיר תאומים ז"ל, (ראה ערן "פרי מגדים"). [נדפס לראשונה תיבת גמא. על התורה. למוה"ר יוסף ב"ר מאיר תאומים ז"ל, (ראה ערן "פרי מגדים"). [נדפס לראשונה בשנת תקמ"ב] \* תפארת ישראל. על משניות. למוה"ר ישראל ליפשיץ ז"ל. \* תשב"ץ קטן. דינים ומנהגים. לרבינו שמשון בר צדוק ז"ל, תלמיד מהר"ם מרוטנבורג ז"ל.



אה הגאון אב״ד ור״מ דק״ק פרנקפורט דמיין, שקבלוהו לרב בשנת תע״ח, והרביץ תורה בישיבתו החשובה והגדולה מת׳ בחורים מופלגים, והעמיד שם תלמידים הרבה, ונח נפשיה דרב בשנת ה׳ת״ק. (שס הגדולים - גדולים י׳ כל׳צ. עיש בימר לריכות).

<sup>49 &</sup>quot;החכם השלם רב ועצום ריש טבחיי' דשי'פורי מק"ק הנז' [שאלוניקי]" (לשון הג"ר דוד פארדו ז"ל [-הנודע בשנים מהפלגת שקדתו ושלימותר (שה"ג - גדולים ד' מ"ב)] כשרית מכתם לדוד יו"ד ס"י ג')).

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>הוא הקדוש המפורסם בתפוצות ישראל, בכל הארץ יצא קו תהלתו וקדושתו וקדושת משפחתו הרמה והנשאה הפלא ופלא מיוחסת ומקודשת. היה אב"ד בק"ק פראג ובק"ק הראשיות שבאשכנז. ועלה לעיר הקדש ירושלים ת"ו בשנת שפ"ב, והי"ל צער שם מתגרת צר הצורר על הארץ ככתוב בספר חרבות ירושלים. ועלה לעה"ק טבריא תוב"ב והיתה מנוחתו. והרב חיבר חבור על כל המרדכי, ומקרוב נדפס בגדי ישע על ספר מועד, וחיבר הגהות על ספר עמק ברכה ברכת אברהם הגאון אביו, ובעה"ק ירושלים חיבר ספר שני לוחות הברית, ושער השמים בכוונות התפלה, ובדפוס ראשון יש שם הסכמה מהגאון בעל ב"ח ומפליג בשבחו, ושם הסכמת הגאונים הרב תוי"ט והרב מה' יהושע מקראקא ושאר גאונים בתוד זמנו ואחר זמנו. (שס הגדולים - גדולים "של"ט).

#### פרק א'

### אנמאי חנוכה - נס חנוכה אין

"וחושך" זה גלות יון

א. ״והארץ היתה תהו ובהו וחושך על פני תהום ורוח אלקים מרחפת על פני המים״ (בּרֹשׁיִם מֹץ בֹבׁי שמעון בן לקיש פתר קריא בגליות: ״והארץ היתה תהו״, זה גלות בבל וכו׳. ״ובהו״, זה גלות מדי וכו׳. ״וחושך״, זה גלות יון שהחשיכה עיניהם של ישראל בגזירותיהן (שהיו גזירותיה על ישראל יותר קשות משאר המלכיות. שהיתה גוזרת להעביר על דת (יפס פוסט) וכו׳. (בראשית רבה ב׳ ד׳).

היוונים טל

ב. בבית שני, כשמלכו יון [הרשעה (אגרת מימן)], גזרו גזירות על ישראל ב. בבית שני, כשמלכו יון הרשעה (אגרת מימן)] ולא ובטלו דתם (אגרו שמדות גדולות ומשונות על ישראל לאבד הדת (אגרת מימן)) ולא

בעוונותיהם, כדי שיעשו תשובה

<sup>8</sup> למה באו על ישראל צרות היונים: איתא בזוהר חדש (פרשת מ) שהקב״ה שלח את ישראל לבבל, וכיון שמלך בבל הכביד עולו עליהם ברעב ובצמא ובהריגת צדיקים הרבה, חזרו בתשובה, וקבלה הקב״ה. ושוב חטאה כנסת ישראל כמתחילה ויוסף להגלותם בגלות יון. דא״ר יהודה, גלות יון, אחשיך פניהון דישראל כשולי קדרה, ומרוב צערם ודוחקם מה כתיב ביה? ״ותבא אליו היונה לעת ערב״ (כנלשית מ׳ י־מ), מה ״לעת ערב״? שלא היתה מאירה להם שעת הרוחה כבתחילה ונהרגו צדיקים ונחשך היום והעריב להם השמש, ולא יכלו לעמוד מפני דוחק הגדול שהיה עליהם, שנאמר (ימיס ו׳ ד׳) ״אוי לנו כי פנה היום כי ינטו צללי ערב״, ״כי פנה היום״ - אלו הם הצדיקים המאירים כשמש. כו׳. לולי שהעיר הקב״ה רוח הכהנים שהיו מדליקין נרות בשמן זית, אזי אבדה פליטת יהודה מן העולם. ובכל פעם ופעם שבה [כנסת ישראל] בתשובה ונתקבלה. א״ר פנחס, חוץ מן גלותא רביעאה דעדיין לא שבה, והכל תלוי בתשובה. עכ״ד, (ועי׳ לקמן סעיף 50).

ובספר בית מועד (לוז יד - לף קג:-קה.) כתב: כשנעבור על מה שאירע לאומה ישראלית מהטירופים עם הגוים אשר היו בארץ בימים ההם, נמצא שכפי העבירה שהיתה בהם בישראל העיר ה' רוח האומה שהיתה בסטרא דעבירה ההיא לצער את ישראל ולהלקותם וליסרם בקוצים ובעקרבים, כי לכך הועמדו והוצרכו, יען כי העון עצמו נעשה ולהלקותם וליסרם בקוצים ובעקרבים, כי לכך הועמדו והוצרכו, יען כי העון עצמו נעשה שליח להפרע ממי שעשה אותו (כ"כ האלשין "ל (ויקרא י"ה א"-ב') ועוד, כדהנאט נספר מלחתם קודש (פרק מעיף קליג [ממהדוה נ"])), וכו', [ע"ש שהביא כמה דוגמאות]. ואף בזמן בית שני, עם שלא היו ישראל עובדי עבודה זרה ממש, כי ראו כי כלתה אליהם הרעה בבית ראשון בסיבתה (ע" מית אום מיות מכל מקום נמצא אתם שמץ פסול ע"ז - היינו הפירוד והשנאת חנם שהיתה ביניהם, ונעשו כתות ובעלי דעות פסולות שהביאום למינות; מפני ששנאת חנם מגעת מנחש הקדמוני שהחטיא חנם, ולכן היא קשה, שמטלת זוהמא בלב הגורמת השחתה והפסד, ומי שבלבו שנאת חנם לא יחוש לרעתו כדי להרע לזולתו, כמו שעשה נחש מצויה באדם אלא בהיותו קרוב למינות. והראיה, שבזמן בית שני כשצרו יונים על ישראל מצויה באדם אלא בהיותו קרוב למינות. והראיה, שבזמן בית שני כשצרו יונים על ישראל ובקשו לעקרם מן הדת, הן זה היה לפי שנכשלו ישראל בעבירות קשות קרובות למינות ובסיבת הפירוד והשנאת חנם, כמו שלבסוף גם כן פרחה במצחם. ובימי יון, לפי שכבר בסיבת הפירוד והשנאת חנם, כמו שלבסוף גם כן פרחה במצחם. ובימי יון, לפי שכבר

<sup>1</sup> וכ"כ ב**פרקי דרבי אדיעזר** (פרק כ"ח): "חשכה" - זו מלכות יון שהחשיכה עיניהם של ישראל מכל מצוות שבתורה. עכ"ל.

יון לקח את ארץ ישראל מידי הפרסיים, והתמידו בה מימי אלכסנדרוס מוקדון עד שקמו החשמונאים, שהיו בזה הזמן ששה מלכים ליון מושלים עליה זה אחר זה, והיו שנות ממשלתם כפי זה המספר המדוייק אצלי מאה וארבעים וחמש שנים. (מעיני הישועה [להר"י להכנאל ז־ל] - מעין כ' תמר ג').

הניחו אותם לעסוק בתורה<sup>4</sup> ובמצוות: וגזרו לבטל מהם שבת ושיחללו שבת (אגרם מימן)) ראש חודש<sup>5</sup> ומילה<sup>6</sup> (מגילם אנטיוכום), ושלא יסגור אדם את פתח ביתו

זלזלו ישראל בתורה ומצוות, הביא הקב״ה עליהם אומה המזלזלת התורה והמצות ובקשו לשכחם מהם לגמרי, וכו׳. עכ״ד, וע״ש עוד.

> נתעורר מכירת

ובספר מגלה עמוקות (על ואתחנן - אופן רנ"ב) כתב שבא הגזירה ד"כתבו על קרן שור וכו". לפי שאז נתעורר חטא מכירת יוסף. ובספר זרע שמשון (פרשת מקץ) הביא את זה, וכתב דזהו ש"אנטיוכס" עולה בגימטריא "יוסף", וכן "מלך יון" גימטריא "יוסף". ולכן לעולם פרשת מקץ בא בחנוכה. וראה הערה 23 מהחתם סופר ז"ל.

> עוד מעם: בשביל שרצו לפרוק עול יחזקאל

לגמרי בימי

עוד מעם: שמד באו לעונש על מה שחמאו - ראשון מעם שניצולו שניצולו ע"י כהנים

מחמת - סנאה עוד מעם: יוֹז מתנגד לתורה ולמצוותיה ובפרמ לביהמ"ק -ולכן היה הנצחון ע"י כהנים. ונעשה הנם בביהמ"ק. ובנרות המרמזים למצוות

התורה

ובספר החיים (פרנסה וכלכלה - פרק ז') כתב: לא הגיעו אליהם צרות היונים רק בשביל שרצו להשתמד ח"ו ולפרוק עול לגמרי בימי יחזקאל הנביא (עי׳ סנהדרין קה.), וכל האומר שרוצה להשתמד ח"ו ידוע שלא יכופר לו עון זה עד שיהרג עצמו על קדושת השם. וזה שהשיב להם הנביא (ימוקאל מ׳ ל״ב) "העולה על רוחכם היו לא תהיה", ולמה? כי "ביד חזקה ובחימה שפוכה אמלוך עליכם" (שם שם ל"ג), כלומר, ידעתי בכם שאתם מאמינים בני מאמינים וכאשר אשלח עליכם חמת אנטיוכוס הרשע וחביריו שיהרגו אתכם בזדוז. אז תעמדו בנסיון ועל ידי כן תחזרו לחנך בית ישראל, כדרך שחינך שלמה בית ה' בכמה מיני קרבנות, כך יתחנך הבית הזה ע"י זקנים ונערים טף ונשים ובתולות שלא ירצו להשתמד ויהיו נהרגים על קידוש ה' יתברך. עכ"ל, וע"ש עוד.

כתב מהר"ל ז"ל (אור קדש - אסתר א' א'): בימי יונים נגזר עליהם שמד, ובפרט שגזרו היונים שכל בתולה קודם שתכנס לחופה תהיה נבעלת, כל זה לקבל עונשים על מה שחטאו בערוה בימי בית ראשון (מקדש ראשון מפני מה חרב? מפני שלשה דברים שהיו בו: עבודה זרה, וגילוי עריות, ושפיכות דמים (יומא ט:)). ונצולו על ידי חשמונאי ובניו, שהיו כהנים גדולים - קדושים מן הערוה, שכל מקום שתמצא קדושה הוא גדר ופרישה מן הערוה, כמו שהוא מפורש בתורת כהנים באריכות, ולכך הכהנים שיש בהם קדושה הם נגד הערוה, והם היו מבטלים דבר זה. והתחלת זה היה ע"י יהודית. שרצה לזנות עמה והרגתו. עכ"ד. וראה לקמן הערה 21 מהב"ח ז"ל.

 $^4$  למה גורו על תלמוד תורה: כתב הפרי מגדים ז"ל (או״ס סימן מר״ע - נאטל אנרסס) שגזרו  $^4$ "להשכיחם תורתך" מחמת קנאה, כי אין חכמה כחכמת התורה. עכ"ד.

ומהר"ל ז"ל (נר מנוה ס"ב) כתב: מלכות יון, הוא מוכן להתנגד לישראל במה שיש להם תורה ומצוות אלקיות. כי אל מלכות זו שייך לה החכמה - שהיא שכל האדם בלבד, לא השכל האלקי הנבדל - שהיא התורה האלקית. וכן הם מתנגדים ביותר לבית המקדש, שיש לו מעלה אלקית קדושה, כי התורה ובית המקדש הם שתי מדרגות זו על זו, כמו שאמרו בכל מקום שנים אלו יחד (סכות ה׳ כ׳) "יהי רצון מלפניך ה׳ אלקינו שיבנה בית המקדש במהרה בימינו ותן חלקינו בתורתך", כמו שהוא מבואר במקום אחר. ולכך היו מתנגדים אל המצות התורה, ולבית המקדש בפרט.

ולכך [היה הנצחון במלחמה ע"י כהנים עובדי ה' בהיכלו (מהר"ל - חידושי אגדות שנת כה:), ו]הנס שנעשה להם היה בנרות של בית המקדש, (משלי ו' כ"ג) "כי נר מצוה ותורה אור". ושמונה ימים שנעשה להם הנס, מורה על מעלת התורה, כמו שבארנו זה במקום אחר. עכ"ל. וע"ע לקמז הערה 39 מספר של"ה. ומספר קול יהודה.

הגזירה על ראש חודש, היינו כי באותו זמן היו מקדשים את החודש ע״פ הראיה, שהיו  $^{5}$ באים עדים בפני בית דין ומעידים על הלבנה ומקדשין בית דין את החודש, שאז נעשה אותו היום ראש חודש; והגזירה היתה שלא יקדשו בית דין את החודש, ושלא ינהגו מנהג ראש חודש להקריב בו קרבן מוסף של ראש חודש, ושלא ימנעו הנשים מלעשות בו מלאכה. (שו"ת רב פעלים - ח"ד סוד ישרים סימן י"ח). כדי שלא יתיחד להתעסק בשום מצוה (רמכ"ס - לגרת השמד). וגזרו שלא להזכיר שם שמים על פיהם (מגילת מענית - פרק ז', הוכל בר"ה ית:) לוכן גזרו שיכתוב כל אחד מישראל בלבושו שאין להם חלק בה' אלהי ישראל (לגרת מימן), וכן שיכתוב על קרן השור שאין לנו חלק באלקי ישראל (כרלשית רכה כ' ד') (ואם שיכתוב על קרן השור שאין לנו חלק באלקי ישראל (כרלשית רכה כ' ד') (ואם לאו, גוזרין עליו הריגה (ממומל - מורע ס" י"ל)). לועד גזרו שלא יטבלו הנשים לנדתן (כעל הטורים - ברלשית כ"ו כ"ב), לבטלן מפריה ורביה (ילקו"ט משלי ל' ס" מתקק"ד). והרגו חכמי ישראל שדרשו לעם הארץ את התורה ואמצו ידיהם להחזיק בה (מעיני הישועה [להר" לכנילל ו"ל ל"ג, ורלה הערה 3 מוהר הקדום). לו ופשטו ידם בממונם ובבנותיהם (שרי היוונים היו מענים את הכלות וווי

והנה, בספרי דרוש כתבו הרבה טעמים ונימוקים בגזירה זו, ואין כאן מקום להאריך כ"כ, וע"ש בדבריהם.

וענין זה, שיפרסמו לכל כפירתם בה' עד שיהיה הדבר רשום במקנה קנינים (וכן פידש הממנות נהונה). ויתכן שרצתה לרמוז שבמעשה העגל הורחקו מה' ושוב אין להם חלק בו. (יפה תואר). וכ"כ רש"י על המדרש שם (נ"ר נ" ד'): "כתבו לכם על קרן השור", לפי שכיון שעשיתם תבנית שור, מאותה שעה גליתם בדעתכם שאין לכם חלק בו. עכ"ל. וכעי"ז כתב מהר"ל ז"ל (נספר נר מנות ס"ל - עניני ד' מלכיות, ע"ש). וע"ע לקמן הערה 22.

ובהגהות היעב"ץ ז"ל על מגילת תענית (סוף פרק נ") כתב דנ"ל שכוונת היונים הארורים היתה כדי לבטל ישראל ממלאכת החרישה ועבודת האדמה (וכלשון הרמב"ם ז"ל (מגרת מימן), שגזרו שיחוק בקרן השור שאין לו חלק בה' אלקי ישראל "ואחר כך שיחרוש בו"), וידעו שהיהודי לא יעשה מלאכתו בבהמתו שכתוב על מצחה כך, ומתוך כך ימותו ברעב, או על כרחם יכפרו באלקי ישראל, באופן שלא יצטרכו להורגם בידים. עכ"ל.

ובמגילת תענית (פוף פרק כ') כתוב: בימי מלכות יון היו מביאים עטרות של ורד, ותולין אותן על פתחי בתי עבודה זרה שלהם ועל פתחי החנויות ועל פתחי החצרות, ושרין בשיר לעבודה זרה, וכותבין על מצחו של שור ועל מצחו של חמור שאין לבעליהן חלק באלקי ישראל וכו'. עכ"ד.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> למה גזרו על שבת ר"ח ומילה: במגילת אנמיוכוס כתוב שאנטיוכוס אמר לשריו "בואו ונעלה עליהם ונבטל מהם את הברית אשר כרת להם אלקיהם, שבת ראש חודש ומילה". ע"כ. ובספר יוסיפון (ספר ד' - פרק י"ס) כתב שצוה אנטיוכוס את פוליפוס שרו לאמר "מגע את העם מלשמור שבתותיהם ומלחוג את חגיהם ומלמול את בניהם, ובזה תכניעם כרצונך". ע"כ.

<sup>7</sup> וכשגברה מלכות חשמונאי ונצחום, התקינו שיהו מזכירין שם שמים אפילו בשטרות, וכך היו כותבים: "בשנת כך וכך ליוחנן כהן גדול לאל עליון". אבל כששמעו חכמים בדבר, אמרו "למחר זה פורע את חובו, ונמצא שטר מוטל באשפה", וביטלו זה התקנה. (ראש השנה ימ:).

פי׳ גזרה דכל מי שיש לו שור יחקה על קרנו שאין לו חלק באלקי ישראל, כדאיתא פי׳ גזרה דכל מי שיש לו שור יחקה על קרנו ה'׳ מ׳) הגירסא: כתבו על קרן השור שאין לכם בתנחומא פרשת תזריע (סימן י׳־6). (ובויקרא רבה (י׳ג ה׳) הגירסא: כתבו על קרן השור שאין לכם חלק לעולם הבא.).

<sup>9</sup> **עמדו בגזירה כמו נ"ב שנה:** כתב **הרמב"ם** ז"ל (אגלת מימן) שעמדו בגזירה זו (על שבת מילה ור"ח, ושיכתוב בקרן השור וכו") כמו חמשים ושתים שנה.

<sup>10</sup> גזירות היוונים גרמו שיהיו המצוות כזויות בעיניהם של קצת מבני ישראל: איתא במסכת סנהדרין (מו.), תניא רבי אליעזר בן יעקב אומר, שמעתי [מרבותי (מי")] שבית

פרצו פרצות בביהמ"ק

(מגילת מענית - פרק ו', וכיכ נמגילת אנטיוכוס)). [וגזרו לבטל מהם העבודה, כדתניא בברייתא שגזר עליהן אותו הרשע לבטל התמיד (נית - אוית סימן מריע)]. ונכנסו להיכל ופרצו בו פרצות (כדתנן במסכת מדות (נ' ג'), לפנים מחומת הר הבית היה סורג<sup>12</sup> גבוה עשרה טפחים [לסימן שאין נכרי וטמא מת רשאין לכנוס ממנו ולהלן (מפארת ישראל - שס)], ושלש עשרה פרצות היו שם שפרצום מלכי יון [כדי שיכנסו גם הנכרים לפנים ממנו (מפיי שס, ואור שמת על הרמנים שס)], וטמאו הטהרות (אמר להם אותו הרשע "מצוה אחת יש

דין מכין ועונשין שלא מן התורה (פירש"י מותרין להיות מכין מלקות ועונשין עונש של מיתה שלא מן התורה), ולא לעבור על דברי תורה, אלא כדי לעשות סייג לתורה (פירש"י לא שיתכוונו לעבור על דברי תורה לבוד מלבם חיוב מיתה לשאינו חייב, אלא מפני צורך השעה). ומעשה באחד שרכב על סוס בשבת בימי יונים, והביאוהו לבית דין וסקלוהו. לא מפני שראוי לכך (דשבות בעלמא הוא מדרבנן (רש"י)), אלא שהשעה צריכה לכך (מפני שהיו פרוצים בעבירות, שהיו רואין לוחצן של ישראל, שהיונים הם גוזרים עליהם גזירות והיו מצוות בזויות בעיניהם (רש"י)).

11 מלכי יון היו מצרין לבני ירושלים, שהיו מושיבין קסטראות בעירות להיות מענים את הכלות, ואח״כ היו נשאין לבעליהן, ומנעו את ישראל שלא לשמוח עם נשותיהם, לקיים מה שנאמר (זכריס כ־ס ל׳) ״אשה תארש ואיש אחר ישכבנה״. ולא היה אדם מבקש לישא אשה בפני הקסטראות. חזרו ומכניסין אותם בחשאי, שנאמר (ירמיה כ״ה י׳) ״והאבדתי מהם קול ששון וקול שמחה קול חתן וקול כלה קול רחים ואור נר״. וכר׳. ובת אחת היתה למתתיהו, וכשהגיע זמנה להנשא, בא הקסטרין לטמאה, ולא הניחו אותו, וקנאו מתתיהו ובניו, וגברה ידם על מלכות יון, ונמסרו בידם והרגום. (מגילת תענית - פרק ו׳, וכ״כ כמגילת אנמיוכום). ובמסכת שבת (כג.) איתא, אמר רבי יהושע בן לוי, נשים חייבות בנר חנוכה שאף הן היו באותו הנס. ופירש רש״י, שגזרו יוונים על כל בתולות הנשואות להיבעל לטפסר תחילה, ועל יד אשה נעשה הנס. עכ״ל.

ובדרושי הצל"ח (זרום ל'ז) כתב שעיקר כונת אנטיוכס היתה לעקור משפחת כהונה מישראל להכרית זרעו של אהרן, והיתה כוונתו כי בזה יושבת העבודה וקדושת המקדש ובטלה קדושת ישראל, ולכן גזרו שכל בתולה הנישאת תבעל להגמון תחילה, והנה אונס בישראל משרי שרי, אמנם הכהנים אונס אסור להם, וא"כ לא היה באפשרי להם לישא אשה כלל, וממילא כלו להם הכהנים. ואפשר שבזה כוונו הרשעים היונים, שאמרו "כתבו לכם על קרן השור שאין לכם חלק באלקי ישראל"; והנה זה כמה שנים שדרשתי שכיונו בזה על חטא העגל, ושוב מצאתי כן ביפה תאר בראשית (הועתק בהערה 8), ובזה רצו להזכיר הקטרוג על אהרן ראש הכהונה. ובמדרש (ספלא - שמיט) וכן בתרגום יונתן בפסוק (ויקלא ט' ז') "קרב אל המזבח", שהיה אהרן רואה קרני המזבח לפניו נראים כקרני שור וקרני עגל, והיה מתירא, עד שאמר לו משה "קרב אל המזבח". וזה רצו להזכיר, ולעקור רבינו ע"ה; וגם שלא יתחייבו ישראל כליה, אמר "מוטב יתלה הסרחון בי", וע"י זכות זה אדרבה זכה למשוח בשמן משחת קודש בכהונה, וכמו שדרשו רז"ל (ויקלא לנס " צ') על אדרבה זכה למשוח בשמן משחת קודש בכהונה, וכמו שדרשו רז"ל (ויקלא לקיך שמן ששון פסוק (מסליס מ"ס מ") "אהבת צדק ותשנא רשע על כן משחך אלקים אלקיך שמן ששון מחבריך", ולכן אדרבה נעשה הנס ע"י הכהנים. עכ"ל.

וראה לעיל הערה 3 ממהר"ל ז"ל. ועיין עוד לקמן הערה 23 מספר של"ה ומהחתם וברה דישר ז"ל. ועיין עוד לקמן הערה 23 מספר ישריה ומהחתם

12 סורג, הוא מחיצה העשויה נקבים נקבים כמטה מסורגת בחבלים, והיא עשויה מדפי עץ ארוכים וקצרים שמרכיבין אותן זו על זו באלכסון (**רע"ב** על מס' מדום שס). עשוהו סורג רק לנוי, גם שיוכלו להציץ דרך הנקבים מקום הקודש (**תפארת ישרא**ל - שס).

חשבו לעקור משפחת כחונה בגזירה זו -שיכתבו על קרן השור וכוי - חלכן נעשה הנם ניעי ההיוח

עוד מעם

בידם, אם אתם מבטלין אותה מידם כבר הם אבודין; וזה הדלקת מנורה שכתוב בה (שמות כיז כי) 'להעלות נר תמיד', כל זמן שמדליקין אותן תמיד הם עומדין כו'", עמדו וטימאו כל השמנים <sup>11</sup> (כים - חוים סימן מריע)). [העמידו צלם בבית המקדש (במדכר רבה ז' י', וכ"כ במגילת אנטיוכוס), וגם שחטו חזיר והביאו מדמו לעזרת הקודש (מגילת אנטיוכוס). ובנו מקום על אחד מכותלי העזרה, והעמידו עליו את הזונות (מגילת מענית פרק מ' - ע"פ גירסת הספר לדה לדרן (מאמר ה' כלל א' פרק מ'), וכן הוא בכת"י שהועתק בפירוש אשל אברהם על מגילת מענית שס)]. וצר להם לישראל מאד מפניהם ולחצום לחץ גדול, עד שריחם עליהם אלהי אבותינו והושיעם מידם והצילם 15 בו 16 בו וגברו

הצלה ע"י החשמוואים

וביאר היפה תואר, יראה שהיות השכינה ביניהם הוא להשגיח בהם השגחה מיוחדת שע"י זה יראה כבודם, ולא יחשדו אומות העולם שהם חוטאים עם האומות ע"י דוחק גלותם וישאו שם רע. והנה, במצרים, לפי שיחשבו האומות שישלטו אומות העולם בנשים וזרע ישראל מעורב מהם, וכל שכן כשיראו הפלגת צאצאיהם, לכן הפליא ה' לעשות שבני ישראל מעורב מהם, וכל שכן כשיראו הפלגת צאצאיהם, לכן הפליא ה' לעשות שבני ישראל היו ניכרים בצורת אבותיהם, ועל כן ניכר לכל כי גן נעול כנסת ישראל, גדורי הערוה, כמו שאמרו במדרש חזית (שיר השתחוו לצלם ולא יבחינו אומות בממדכר ינה ג' ו'). ובבבל, כדי שלא יחשבו שכל ישראל השתחוו לצלם ולא יבחינו אומות העולם בין צדיקיהם לרשעיהם, עשה ה' נס לחנניה מישאל ועזריה, שאמרו (מימל ג' י׳) "הן איתי אלהנא די אנחנא פלחין", ונתפרסם לאומות כי היו חסידיהם שומרי תורתם. וכן במדי, על ידי הנס שנעשה לישראל נודע ענין מרדכי שלא כרע להמן, כי בעבור זה נתגלגלו הדברים. וביון על ידי הנס שנעשה לחשמונאים נודע לכל כי לא יכלה מלכות יון נתגלגלו הדברים. וביון על ידי הנס שנעשה לחשמונאים נודע לכל כי לא יכלה מלכות יון לבטלנו מהתורה. ומה שאמר "ונמצאת שלימה", היינו אפילו בעיני האומות. עכ"ד.

16 "ולא געלתים" בימי יוונים וכו' - זה מופת גמור שיגאלנו לעת"ל: במתניתא תנא, "לא מאסתים ולא געלתים לכלותם להפר בריתי אתם כי אני ה' אלהיהם" (ויקלא כיו מ"ד), "לא מאסתים" בימי כשדים שהעמדתי להם דניאל חנניה מישאל ועזריה, "ולא געלתים" בימי יוונים שהעמדתי להם שמעון הצדיק וחשמונאי ובניו ומתתיה כהן גדול, "לכלותם" בימי יומן שהעמדתי להם מרדכי ואסתר, "להפר בריתי אתם" בימי פרסיים שהעמדתי להם של בית רבי וחכמי דורות, "כי אני ה' אלהיהם" לעתיד לבוא שאין כל אומה ולשון

<sup>.(:</sup>סבת כחידושי אגדות למהר"ל ז"ל (שבת כח:). 13

לולי שהעיר הקב״ה רוח הכהנים שהיו מדליקין נרות בשמן זית, אזי אבדה פליטת אודה לולי העולם. (זוהר חדש - פרשם מס).

<sup>15</sup> שכינה היתה עמנו בגלות - ע"י הנצחון נודע שלא יכלה יון לבטלנו מן התורה: איתא בשמות רבה (מ"ו מ"ז), "ויאמר ה' אל משה ואל אהרן בארץ מצרים לאמר גו"" (שמות י"ז ל"), מה הקב"ה עושה במצרים? בשביל ישראל! אמר ר' יצחק נפחא, משל למטרונה שהיתה מקטרגת למלך. נתנה בפילקי (פ" בית הסוהר (ממ"כ)), והלך לו המלך והיה עמה בפילקי (קן גירסת רד"ל שם). אמרו לו "מה איכפת לך?" אמר להם "כל הימים שאני עמה אינה נוטלת שם רע". כך נשתעבדו ישראל במצרים ונגלה הקב"ה כביכול (פ" השכינה (יפ"ס)) ביון היה הקב"ה עמהם כו". ומן מארו לו להקב"ה "כל כך למה?" אמר להם "כל הימים שאני ביון היה הקב"ה עמהם כו". אמרו לו להקב"ה "כל כך למה?" אמר להם "כל הימים שאני עמהם אין נוטלין שם רע. במצרים הייתי עמהם ונמצאת שלימה, שנאמר (מיל ג' י"ו) "הן איתי "גן נעול אחותי כלה". בבבל הייתי עמהם ונמצאת שלימה, שנאמר (מתכ ג' כ") "ומרדכי אלהנא די אנחנא פלחין". במדי הייתי עמהם ונמצאת שלימה, שנאמר (מתכ ג' ב") "ומרדכי לא יכרע ולא ישתחוה". ביון לא כתבו על קרן השור שאין להם חלק באלהי ישראל. וכו".

- אנשים צדיקים ושלמים (עקידת ינחק - שער כ"ט) חסידי עליון <sup>18 19 19</sup> (רמנ"ן | אנשים צדיקים ושלמים (עקידת ינחק - שער כ"ט) אנשים בן יוחנן כהן בן יוחנן כהן - בני חשמונאי הכהנים ב<sup>22 22 12</sup> הגדולים, [מתתיהו בן יוחנן כהן

יכולה לשלוט בהם. (מגילה יא.). ובספר אהל יעקב [להמגיד מדובנא ז״ל] (פרשמ נמקומי) פירש, מה ש״לא מאסתים׳ בימי כשדיים ׳ולא געלתים׳ בימי חשמונאי ובניו ׳לכלותם בימי המן כו׳״, זה מופת גמור כי ״אני ה׳ אלהיהם׳ לעתיד״ - ששומר ישראל ישמרנו ברחמיו ויקימנו ונחיה לפניו יתברך בבוא התור הנכבד. עכ״ד, וע״ש עוד.

ובמדרש תהלים (פרק כ־נ) איתא, "עורה כבודי עורה הנבל וכנור אעירה שחר" (מסלים כ"ז ט"), מדבר בארבע מלכיות. עורה בבבל, שהעמדת לנו חנניה מישאל ועזריה. עורה במדי, שהעמדת לנו מרדכי ואסתר. עורה ביון, שהעמדת לנו חשמונאי ובניו. עורה באדום, שהוא עתיד להעמיד לנו המשיח. ע"כ.

17 משה ברך את לוי עבור החשמונאים והתפלל בעדם, ובזכותו נצחו - וכן דוד התפלל עליהם: "מחץ מתנים קמיו" (דנריס ליג י-6), ראה [משה רבינו] שעתידין חשמונאי ובניו להלחם עם עובדי כוכבים, והתפלל עליהם לפי שהיו מועטים, י"ב בני חשמונאי ואלעזר כנגד כמה רבבות, לכך נאמר (שס) "ברך ה' חילו ופועל ידיו תרצה". (רש"י דנריס ליג י-6). וכן איתא בבראשית רבה (ליט נ"), ואמרו שם שבזכות ברכתו של משה נפלו היונים בידיהם.

ובמדרש תהלים (פרק ס״ז) איתא: כשראה משה רבינו מלכות יון שמשעבדת אותנו, התחיל להתפלל, למה, שהיא נופלת ביד שבטו של לוי (מתתיהו בן יוחנן חשמונאי ובניו הכהנים (ניאור הרא־מ׳), התחיל אומר (דכרים ל־ג י־א) "ברך ה' חילו". עכ"ל.

ובספר גבול בנימין (ס"ג דרום 6' - דף ק"כ טור ד') כתב: צפה דוד ברוח הקודש מה שיארע בגלות יון, כי באו מים עד נפש, ולכן התפלל לה' שינצחו בני חשמונאי כדי שאל תשחת בגלות יון, כי באו מים עד נפש, ולכן התפלל (ושוב מצאתי בספר קול יהודה (סוף פרסת מקן - דרום למנוכה - דף כ"ג טור ד') שכתב בשם חז"ל שדוד המלך ע"ה נתנבא על נס הנעשה ע"י חשמונאי ובניו).

18 **עוד ממעלות בית חשמונאי:** איתא ב**תרגום** על שיר השירים (ו' ז') שמלכות בית חשמונאי, כולם מלאים מצוות כרמון, מלבד מתתיהו הכהן גדול ובניו שהם היו צדיקים מכולם ומקיימים מצוות ודברי תורה בצמאון. עכ"ד. ועיין עוד בהערה 28, ובהערה 31 ובהערה 32.

19 נגאלו היהודים ע"י חסידי עליון כדי שיעלו במעלות עליונות: כתב החתם סופר ז"ל (דרומיס ולגדות חתיס - פרסת תקן עת' כ"ד "ה ומתקוס): ידוע דבכל נס ממונים שלוחים ידועים, וע"י השליח השלוח לנס ההוא יובן תכלית הדבר, כי מה שהוא שלימות ותכלית הדבר לזה יתמנה שליח הגון וישר, וההפך בהפך - ולזה התאונן רשב"י כשנזדמן לו בן תמליון (תעילה ז:). ומזה הטעם היתה גאולת בית שני ע"י כורש מלך פרס, כי לא היתה בשלימות, שהיו נכנעים תחת פרס ומדי, ולא שקטו ולא נחו עד שבאו עליהם יונים והצירו להם בכל שעריהם. אמנם הגאולה מיון היתה ע"י שלוחים נאמנים חסידי עליון, חשמונאי ובניו, לכן עלו מאז במעלות עליונות, כידוע (ע" בהערה 22). ומ"מ כיון שהיתה ע"י שליח לא היתה גאולה שלימה עד לעתיד לבא אי"ה כתיב (זכרים "ד ד') "[ויצא ה' ונלחם בגוים וגרי] ועמדו רגליו ביום ההוא על הר הזיתים", שיבוא בעצמו וכבודו ויגאלנו לנצח. וכן במצרים היתה גאולת הנפש בשלימות לחירות עולם, לכן בכבודו יתברך נגלה עליהם, "אני, ולא המלאך ולא השרף". עכ"ל.

20 גם מה שזכו להיות שותפים כנם ה' ולנקום מאויכיהם כידיהם, מורה על מעלתן: איתא באיכה רבה (פסיסה לי) ארבעה מלכים היו, מה שתבע זה לא תבע זה, ואלו הן, דוד ואסא ויהושפט וחזקיהו. דוד אמר (ססליס יים ל"ס) "ארדוף אויבי ואשיגם וגו'", אמר לו הקב"ה "אני עושה כן", הה"ד (שמואל 6' ל' י"ו) "ויכם דוד מהנשף ועד הערב למחרתם",

וכו׳. עמד אסא ואמר ״אני אין בי כח להרוג להם, אלא אני רודף אותם ואתה עושה״. אמר לו [הקב"ה] "אני עושה", וכו׳. עמד יהושפט ואמר "אני אין בי כח לא להרוג ולא לרדוף, אלא אני אומר שירה ואתה עושה". אמר לו הקב"ה "אני עושה", וכו'. עמד חזקיהו ואמר "אני אין בי כח לא להרוג ולא לרדוף ולא לומר שירה, אלא אני ישן על מטתי ואתה עושה". אמר לו הקב"ה "אני עושה", וכו'. ע"ש. ועיין בספר זרע ברך (פרשת כי תלא) שביאר מאמר זה, ויוצא מדבריו דבנצחון ישראל לאויביהם ישנו ארבעה מעלות זו על גב זו: 1) מי שכחו גדול ומושלם ביותר, זוכה לנקום מאויביו בידיו ורודף ומכה בהם הוא בעצמו. 2) מי שאין כחו וזכותו גדול כ״כ, זוכה עכ״פ לרדיפה אחריהם; ואע״פ שבאמת הם נופלים לפני הקב״ה, מ״מ מפני שיצא ורודף אחריהם נראה בעיני בני אדם כאילו כחו ועוצם ידו עשה בהם וקונה לו שם בפני העולם. 3) כת שאין זכותן גדול כמו אלו, ואינו נוצח אפילו ברדיפה, רק ע"י רינה ותפילה; ומ"מ מעלה יש לו, מה שנענה בתפילתו וניכר שתפילתו וצדקתו עמדה לו. 4) מדריגה התחתונה, הוא הכת שנעשה להם נס בעודן ישינים על מטתן ולא עשו שום פעולה, דזה מורה שלא עשה הקב״ה כי אם למענו ולמען שמו הגדול לבל יתחלל, שלא יאמרו האויבים "ידינו רמה", וכמבואר במלחמת יחזקיה הנזכר, דסיים שם (מלכים ג' י"ט ל"ל) "קנאת ה' צבאות תעשה זאת". עכ"ד, וע"ש עוד. הרי שזה שמתתיהו ובניו היו שותפים בנס ה׳ לנקום מאויביהם בידיהם, גם זה מורה על

21 התרשלו בעבודה ולכן גזרו על העבודה, וכיון שמסרו נפשם על העבודה הושיעם ה' ע"י כהנים עובדי העבודה ונעשה נם המפורסם במנורה: כתב הב"ח ז"ל (מוח סימן מרש): בחנוכה עיקר הגזירה היתה על שהתרשלו בעבודה, ועל כן היתה הגזירה לבטל מהם העבודה, כדתניא בברייתא שגזר עליהן אותו הרשע לבטל התמיד. ועוד, אמר להם "מצוה אחת יש בידם, אם אתם מבטלין אותה מידם כבר הם אבודין, ואיזה? זה הדלקת מנורה, שכתוב בה (שמות כ"ז כ") להעלות נר תמיד', כל זמן שמדליקין אותן תמיד הם עומדין כו"", עמדו וטימאו כל השמנים. וכשחזרו בתשובה למסור נפשם על העבודה, הושיעם ה" ע"י כהנים עובדי העבודה בבית ה". על כן נעשה הנס ג"כ בנרות תחת אשר הערו נפשם למות על קיום העבודה. עכ"ל.

וע״ע לעיל הערה 11 מדרושי צל״ח, והערה 4 ממהר״ל ז״ל, עוד טעמים שנעשה הנס ע״י כהנים.

22 היה הנצחון ע"י בני לוי מפני שלא חמאו בעגל: דרשו חז"ל (מלאשת מרוב מלאשת הוד היתה תהו ובהו וחושך על פני תהום ורוח אלקים מרחפת על פני המים" (מלאשת מ"ב היתה תהו", זה גלות בבל וכו". מ"בהו", זה גלות מדי וכו". "וחושך", זה גלות יון שהחשיכה עיניהם של ישראל בגזירותיהן (שהיו גזירותיה על ישראל יותר קשות משאר המלכות, שהיתה גוזרת להעביר על דת (פס בגזירותיהן (שהיו גזירותיה על ישראל יותר קשות משאר המלכות, שהיתה גוזרת להעביר על דת (פס ופירש היפה תואר שגזרו כן מפני שרצו לרמוז בזה שבמעשה העגל הורחקו מה" ושוב אין להם חלק בו. ובספר נזר הקודש (שס) הביא דברים האלו, וכתב דנכון הוא, ומהאי טעמא היה נצחון מלכות יון ע"י החשמנאים בני לוי, לפי שבני לוי לא חטאו בעגל. עכ"ד. במלחמת יונים במלות הבהנים רמוז במלחמת שכם: עיין בדרשות חתם פופר (דף פ"ד טור ד"ד" ה"ה או שכתב שהוצרך שבט לוי לתקן מכירת יוסף שנעשה ע"י לוי, על כן לתקן זאת ניצולו ישראל בימי החשמונאים מגלות יון ע"י שבט לוי, חלף שהיה גרם בגלות מצרים. (וראה לעיל הערה 3).

גדול ובניו (סדר היום - שם); ואף שהיו מעטים כנגד רבים (עי' בהערה<sup>24</sup>, באר '<sup>25</sup> ואף שהיו חלשים <sup>26</sup>, חיזקם הקב"ה ואזרו חיל (סרגום - שמואל א' צ' ד') ויצאו כדובים שכולים (סדר היום - שס)], והרגום (הרגו במלכות יון אלף אלפים (סד הקמס לרצינו נסיי - נר מטכה)) והושיעו את ישראל מידם <sup>25 28 29</sup>, [והתחזקו בגבורה עצומה ועשו

ובמקום אחר כתב החתם סופר ז"ל (זרשות - דף ס"ו טור ג' ד"ה הנה), וז"ל: יען כל מעשי בנים רמוזים במעשי אבות, כמו שהאריך רמב"ן (זראשית י"ז ו', כ"ו א, ושס כ', ור"פ וישלח), נ"ל כי מלחמת יונים וניצוח הכהנים החשמונאים רמוז במלחמת שכם, כי בימי יונים לא גלו מארץ ישראל, אלא בתוך ארצם היו יושבים, וע"י גזירה תיבעל לטפסר תחילה התחיל המלחמה, כדאיתא בפייט [לשבת חנוכה], הכא נמי ע"י דינה נמסרו רבים ביד מעטים וטמאים ביד טהורים; והניצוח היה ע"י לוי, והכא ע"י כהנים; ובסוף טיהרו המקדש ונעשה נס בשמן, הכא נמי "והטהרו והחליפו שמלותיכם, ונקומה ונעלה בית אל" (זראשית פרשת ויצק עליה שמן (שס שס י"ד). [וכעי"ז בספר של"ה הקדוש (פרשת ויצק עליה שמן (שס שס י"ד). [וכעי"ז בספר של"ה הקדוש (פרשת ויצק וויצ - פורה אור)].

ויען כי ראו כי שם נעשה להם נס וגם לעתיד יהיה הנס הזה, על כן הלכו לרעות בשכם ומלאו לבם לשלוח יד ביוסף, וישבו שם לאכול לחם ומכרו אחיהם מתוך אכילה ושתיה, כדאיתא במדרש (עיין מדרש תנחומא ריש פרשת כי תשא על קרא "זה יתנו"). על כן לא קבעו חנוכה לשמחה ומשתה, כי אם להודות ולהלל, כיון שחטאו באכילה ושתיה. עכ"ל.

24 היו מעמים מאד - לוי כנגד מלכות יון: היונים היו רבים, ולחמו כנגדם חמשה בני מתתיה, כמו שמפורש במיגלת אנטיוכוס. (אבודרהם - מנוכה). ורש"י ז"ל (דנרים ל"ג "ה) כתב. י"ב בני חשמונאי ואלעזר לחמו כנגד כמה רבבות.

ובבראשית רבה (ז'ט כ', וכ"כ נמנסומל - וימי י"ד) איתא: לוי כנגד מלכות יון. זה שבט שלישי, וזו מלכות שלישיה. זה ("לוי") אותיותיו משולשין (פי' משלש אותיות (ממנומ לסונס)), וזו ("יון") אותיותיה משולשין. אלו תוקעי חצוצרות, ואלו תוקעי קרנות וסולפירים (תרועה, בלשון יון (יפה מולר). ושניהם במלחמה, שהכהנים תקעו בחצוצרות. (כד'ל)). אלו לובשי כובעים, ואלו לובשי קיסים (פי' כובע נחושת שנותנין אנשי המלחמה על ראשן להצלה (ען יוסף)). אלו (הלויים) לובשי מכנסים, ואלו לובשי פמלליא (פי' מכנסים רחבים (יפ'ת), והוא לבוש לרוכבי הרכש (ממ־כ)). [זה מקריב פרים, וזו גזרה על ישראל לכתוב על קרן השור אין לכם חלק באלהי ישראל (מנסומל - שס)]. אלו מרובים באוכלסין, ואלו (הלויים) מועטין באוכלסין (לפי שהארון מכלה אותם (ע'' נמדנר לנה ג' י'ת'). (ממ"כ)); באו מרובים ונפלו ביד מועטין. באיזו זכות? מברכתו של משה שאמר (דנריס ל'ג י'ת') "מחץ מתנים קמיו". ביד מי מלכות יון נופלת? ביד בני חשמונאי שהם משל לוי. עכ"ל. וע"ע בהערה 105.

 $<sup>^{\</sup>prime\prime}$ אי מעצור לָהוֹשִׁיעַ בָּרַב אוֹ בִמְעָט". (שמואל אי י״ד ו'). אין לַה' מַעצור לָהוֹשִׁיעַ בָּרַב אוֹ בִמְעָט". (מיד אוֹ בַּרַב אוֹ בַמַעָּט".

<sup>26</sup> היו חלושים בטבע, להיותם תמיד עוסקים בתורה, ותורה הנקראת "תושיע" (ישעיה כיס כיט) מתשת כחו של אדם (סנהדרין כו:). (יפה תואר - בראשית רבה ג"ט ב").

<sup>27</sup> נוושעו בזבות מסירות נפש על קידוש השם: בגלות יון ומלחמת חשמונאים, ע״י גזירת העברת הדת רח״ל וישראל מוסרים נפשם על קידוש השם, בזה היו מעוררים את אהבת הקב״ה לישראל, וגאלם. (רינה של תורה [להנלי״ב ו־נ] - שיר השיריס ב׳ ו׳). וע״ע לעיל הערה 12.

<sup>28</sup> החשמונאים היו אומרים "מי כמוך כאלים ה'" ומנצחים - היו אומרים "ויהי נועם": כתיב (מהלים קיים ייב) "סַבּוּנִי כְּדְבוֹרִים דוֹעֲכוּ כְּאֲשׁ קוֹצִים בְּשֵׁם ה' כִּי אֲמִילַם". נעם": כתיב (מהלים קיים "כבוני" יון "כדבורים" העוקצות בכמה עקיצות. "בשם ה'" וביאר האלשיך ז"ל (מס): "סבוני" יון "כדבורים" העוקצות בכמה עקיצות.

והצליחו נקמות רבות ביונים להוציאם מן הארץ (מעיני הישועה [למהר"י הכרכנהל "מעיני י"ה ממר ד', ופסיקתה רכמי - הוכה לקמן נסעיף קפ"ה)]. [וגבורתם הגדולה

היה כאשר אמילם, ע"י יהודה חשמונאי שנקרא "מכבי" - שהיה נוצח באמור "מי כמוך באלים ה"". ראשי תבות מכב"י. עכ"ל.

ויש אומרים שכך היה כתוב על דגלו, "מכבי" - ראשי תיבות מ'י כ'מוך ב'אלים ה'. בדר הדורות - ימות עולם ג' אלפים תרכ"ג).

וראה לקמן סעיף ק"ו ממהר"ם מרומנבורג ז"ל דכשהיו החשמונאים הולכים למלחמה היו אומרים ז' פעמים "ויהי נועם" וב' פעמים פסוק "אורך ימים אשביעהו וגו'", ונצחו.

29 הישועה כימי החגוכה מורה על ישועה העתידה שתהיה כוכות היגעים כתורה ותשב"ר: כתיב (זכמי ט׳ ט׳-״ז) גילי מְאֹד בַּת צִיוֹן הָרִיעִי בַּת יְרוּשָׁלַיִם הְגָה מַלְבֶּךְ יָבוֹא לְּךְ צַּדִיק וְנוֹשֶׁע הוּא עָנִי וְרוֹכֵב עַל חֲמוֹר וְעַל עַיִּר בֶּן אֲתוֹנוֹת, וכו׳, גַם אַתְּ בְּדֵם בְּרִיתֵךְ שֻׁלַחְתִּי בְּיִק וְנוֹשֶׁע הוּא עָנִי וְרוֹכֵב עַל חֲמוֹר וְעַל עַיִּר בֶּוְ אֲמִיבִי מְשְׁנָה אָשְׁב לְךָ. כִּי אֲמִירַיְךְ מְבוֹר אֵין מֵים בּוֹ. שׁוּבוּ לְבָצְרוֹן אֲסִירֵי הַתּקְנָה גַם הַיוֹם מַגִּיד מִשְׁנָה אָשִׁיב לְךָּ. כִּי דְרַכְתִּי לִי יְהוּדָּה קֶשֶׁת מְלֵאתִי אֶפְרַים וְעוֹרַרְתִּי בְּנַיְּךְ צִיוֹן עֵּל בְּנַיְךְ יַעְן וְשַׂמְתִּיךְ כְּבָּרְ חִצוֹ וַאַלִי שָׁלֹקִים בַּשׁוֹפְר יִתְקע וגו׳. ע״כ. וביאר האלשִיך ז״ל (זכמי שס): הנה בזוהר כתוב כי אומרו ״עני ורוכב על חמור״ פירושו עני מזכיות ישראל, ובמה יסמך לבא לישראל באיזו זכות? הלא הוא בזכות יגעי תורה המשולים ליששכר חמור, וגם על זכות תינוקות של בית רבן, שהן הבל שאין בו חטא. וע״י זכות תורה, לא בחרב ולא בחנית ימשול בעולם. לכן ״שובו לבצרון אסירי התקוה״, הוא מבצר ומעוז שלכם - הוא התורה, אתם אסירי התקוה של הגלות האחרון.

ושמא תאמר, כי זה אי אפשר, כי איך יתפרנסו? לזה אמר מה שהשיב ירמיה לבני דרוו על זה (מכלמה - בשלה - מק' דויסע פרשה ה'), שאמר להם שיתעסקו בתורה, ואמרו לו שאיך יזונו, והראה להם צנצנת המן ואמר להם "יהדור אתם ראו וגו" (ירמיה כ' ל-6), כי במדבר שהיו עוסקים בתורה היה יתברך נותן להם מן מן השמים. וכן אמרו רז"ל שיעשה ה' יתברך כן לישראל לעתיד. וזה יאמר פה "שובו" למה שהוא "בצרון" ומעוז לכם - היא התורה, ליגאל. ואל תתאנה על המזונות, כי הלא "מגיד משנה" - שהוא המן שנתתי לך פעם אחת, "אשיב" אותו "לך" אם ישובו לתורה, שיהיה מן לעתיד לישראל כמדבר.

ודומה לזה אעשה קודם זמן הגאולה האחרונה (ר"ל לפני גלות האחרון - גלות אדום שממנה נגאל גאולת עולמים (כללערד)), בגלות יון. והוא, כי הלא הדרך הנהוג הוא "כי דרכתי לי יהודה קשת" באמור ליהודה (נללשים מ"ט ס") "ידך בעורף אויביך", וכן "קשת מלאתי אפרים"; אך בזמן יון לא עשיתי המלחמה על ידי אלה, כי אם "ועוררתי בניך ציון" - הם תופסי התורה המתייחסים לתורה, "כי מציון תצא תורה" (ישעים ז' ג'), הם החשמונאים אשר יורו משפט ליעקב ותורה לישראל, "על בניך יון", "ושמתיך" את בניך ציון שהיא התורה "כחרב גבור". הנה שזכות רב הוא לנצח ולמשול על ידה, כי מכאן ראיה על מלך המשיח כאשר אמר. ועליו חוזר ואומר "וה' עליהם יראה", שהוא תופסי התורה אשר המשיל לחמור, ואז ה' הנראה עליהם מבלי חרב בידם "יצא כברק חצו" של ה' שעליהם להרוג האויבים, "ואדני אלקים בשופר יתקע" לכשיבואו האובדים והנדחים. עכ"ד, וע"ש עוד.

30 מלחמת החשמונאים הביאה לבימול מלכות יון: ולא עוד, אלא על ידי החשמונאים שתו ולעו היוונים, ואח"כ לא היה עוד מלכות ביון, ותחת הכבוד הגדול שהיה לו כי אלכסנדרוס מלך בכיפה, היה לו קלון, כי לא היה עוד ליון אדר מלכות. (אלשיך - סנקוק כ' ע"ע כאלשין על זכניה ו' ו'). וכן מצאתי באגרת תימן להרמב"ם ז"ל, שאחר שהתגברו על היוונים, "אבד הקב"ה ממשלתם [של היוונים] ודתותיהם יחד".

דרך הנהוג הוא ואפרים בזמן יון בזמן יון הקב״ה המלחמה עשי תופסי התורה התורה להורות כח התורה למצח על נתפרסמה באומותם, ופחדם נפל על כל העמים (כד הקמח שם, וכע"ז בתרגום על שיר השירים ו' ט'). והחזירו עטרת התורה ליושנה וקיום מצוותיה<sup>32</sup> (של"ה - מס' ממיד - פרק תורה אור)]. והעמידו מלך מן הכהנים, וחזרה מלכות לישראל יתר על מאתים שנה עד החורבן השני. <sup>34 33</sup> (רמב"ם הל' תוכה ג' א').

מת יון: שמות רבה (ע"ו ו"): מִי זֹאת הַנְשָׁקַפָּה כְּמוֹ שַׁחַר יַפָּה "ברה בחמה" במלכות יון: שמות רבה (ע"ו ו"): מִי זֹאת הַנְשָׁקַפָּה כְּמוֹ שַׁחַר יַפָּה כלבנה ברה כחמה אימה כנדגלות" (שיר השירים ו' י'). ארבעה דברים של שבח יש כאן לישראל ("כמו שחר", "יפה כלבנה", "ברה כחמה", "איומה כנדגלות") כנגד ארבע גליות, שבארבע גליות שעמדו על ישראל לא כפרו בהקב״ה. וכו׳. ״ברה כחמה״ במלכות יוז. "סנדריאוס אם אוליאוס" (היינו בית העצה שגלוי לשמש ברחוב (ען יוסף)), חמה שמה, והשמש "גבור" נקרא. שנאמר (מהלים י"ט ו') "ישיש כגבור לרוץ אורח". בתקופת תמוז מי יוכל לעמוד כנגד השמש; הכל בורחים ממנו (שלא יוכלו לסבלו, שאז יוצא בגבורתו ואי אפשר להסתר ממנו (יפה פואר)), שנאמר (תהלים י"ע ז') "ואין נסתר מחמתו". כך במלכות יון הכל ברחו ממנו (שבגבורתה כבשה העולם ולא עמד איש בפניה. ובזה דומה לחמה בגבורתה (יפיתו). ומתתיהו הכהן ובניו עמדו באמונתו של הקב״ה, וברחו מפניהם האוכלוסין של יון ונהרגו כולן (וא"כ דמו מתתיהו ובניו ל"חמה" - דהיינו יון שהכל ברחו מפניהם (יפית)), וכן הקב"ה אומר להם (יואל ד' י') "כתו אתיכם לחרבות ומזמרותיכם לרמחים החלש יאמר גבור אני". ואומר (שופטיס ה׳ ל״ל) ״כן יאבדו כל אויביך ה׳ כצאת השמש בגבורתו וגו׳״, (המדרש מוכיח בפסוק זה עוד שמתתיהו ובניו נתיחסו בגבורת השמש, אשר על כן נכון שיקראו ״חמה״, שכמו שנאמר ״כן יאבדו כל אויביך ה' כצאת השמש בגבורתו" על נצוח סיסרא, כן יצדק לומר בנצוח אנטיוכוס. אי נמי, פסוק זה הי׳ תפילת דבורה וברק על דורו של מתתיהו, שיפלו אויביהם לפניהם כמו שהיה להם. (יפ־מ), לקיים מה שנאמר "ברה כחמה". עכ"ל.

32 אלמלא החשמונאים נשתכחו התורה והמצוות מישראל - מעשי החשמונאים היה הכנה לגלות המר הזה: החשמונאים היו חסידי עליון. ואלמלא הם, נשתכחו התורה והמצוות מישראל. (רמב"ן - בכלשית מ"ט"י).

וכתב החתם סופר ז"ל (מת"ס עס"מ נסוף הספר - מפנקסו של הג"ר פיטל סופר ז"ל - פרטת מקן)
דכל עיקר הנס של חשמונאים בבית שני היה הכנה לגלות המר הזה, כי אילו היו ישראל
יורדין לגלות הזה כמו שירדו בחורבן בית ראשון שהיו פרוצים בתורה, לא היו יכולים
להתקיים בגלות המר והארוך מבלתי להפר מצות התורה, רק ע"י בית שני ואשר חרפו
נפשם למות החשמונאים בעבור תורתנו הקדושה, והם החזיקו מעוז התורה ועשו גדרים
וסייגים ומשמרת למשמרת, ועי"ז נתנו כח בישראל לעמוד בדתם במשך הגלות הזה.
עכ"ד. וכ"כ בדרשות חתם סופר (דף ס"מ טור ג' ד"ה ולן, וכע"ז שם נדף ס"ט טור ג' ד"ה ולעתך),
שאפילו בזמן הזה עדיין הארץ מאירה מאור החשמונאים, כמ"ש רמב"ן (נכלסים מ"ט יי) כי
אלמלא הם נשתכחה תורה מישראל, וכל הגדרים והסייגים מהם ומרבנים שאחריהם,
ע"ש.

33 בבית שני נתעלה ישראל מעם מעם עד שהגיעו לגדולה במלכות חשמונאי: "מי זאת הנשקפה כמו שחר וגו" (שיר השירים ו" "), "כמו שחר" - הולך ומאיר מעט מעט, כך היו ישראל בבית שני, בתחילה זרובבל פחת יהודה ולא מלך והיו משועבדים לפרס וליון, ואחר כך נצחום בית חשמונאי ונעשו מלכים. (רש"י - שיר השירים שס). וע"ע לעיל הערה 19 מהחתם סופר ז"ל.

34 מעו החשמונאים כמה שלקחו את המלכות: "לא יסור שבם מיהודה וכו": כתב הרמב"ן ז"ל (נכלשית מ"ט י"): "לא יסור שבט מיהודה ומחוקק מבין רגליו" (נכלשית שס), אין ענינו שלא יסור לעולם, כי כתוב (דנריס כ"מ ל"ו) "יולך ה" אותך ואת מלכך אשר תקים עליך אל גוי אשר לא ידעת אתה ואבותיך", והנה הם ומלכם בגולה, אין להם עוד מלך ושרים,

וימים רבים אין מלך בישראל, והנביא לא יבטיח את ישראל שלא ילכו בשבי בשום ענין בעבור שימלוך עליהם יהודה. אבל ענינו [הוא] שלא יסור שבט מיהודה אל אחד מאחיו, כי מלכות ישראל המושל עליהם ממנו (מיהודה) יהיה, ולא ימשול אחד מאחיו עליו, וכן לא יסור מחוקק מבין רגליו, שכל מחוקק בישראל אשר בידו טבעת המלך ממנו יהיה, כי הוא ימשול ויצוה בכל ישראל, ולו חותם המלכות, וכו'. והכתוב הזה רמז כי יעקב המליך שבט יהודה על אחיו והוריש ליהודה הממשלה על ישראל. וכו'.

ענין מלכות שאול: ואמר "לא יסור", לרמוז כי ימלוך שבט אחר על ישראל, אבל מעת שיחל להיות ליהודה שבט מלכות לא יסור ממנו אל שבט אחר, וכו'. וענין שאול היה כי בעבור שדבר שאלת המלכות בעת ההיא נתעב אצל הקב"ה, לא רצה להמליך עליהם מן השבט אשר לו המלכות שלא יסור ממנו לעולמים, ונתן להם מלכות שעה, וכו'.

בחמא זה נאבד בית חשמונאי: ולפי דעתי היו המלכים המולכים על ישראל משאר השבטים אחרי דוד, עוברים על דעת אביהם ומעבירים נחלה, וכו'. וכאשר האריכו ישראל להמליך עליהם משאר השבטים מלך אחר מלך, ולא היו חוזרים אל מלכות יהודה, עברו על צוואת הזקן, ונענשו בהם, וכו'. וזה היה עונש החשמונאים שמלכו בבית שני, כי היו חסידי עליון, ואלמלא הם נשתכחו התורה והמצוות מישראל, ואעפ"כ נענשו עונש גדול, כי ארבעת בני חשמונאי הזקן החסידים המולכים זה אחר זה עם כל גבורתם והצלחתם נפלו ביד אויביהם בחרב, והגיע העונש בסוף למה שאמרו רז"ל (כינ ג:) כל מאן דאמר "מבית חשמונאי קאתינא" עבדא הוא, שנכרתו כולם בעון הזה, ואע"פ שהיה בזרע שמעון עונש מן הצדוקים, אבל כל זרע מתתיה חשמונאי הצדיק לא עברו אלא בעבור זה שמלכו ולא היו מזרע יהודה ומבית דוד, והסירו השבט והמחוקק לגמרי, והיה עונשם מדה כנגד מדה - שהמשיל הקב"ה עליהם את עבדיהם, והם הכריתום.

ואפשר גם כן שהיה עליהם חטא במלכותם מפני שהיו כהנים ונצטוו (ממדנר י״מ ו״) ״תשמרו את כהונתכם לכל דבר המזבח ולמבית לפרוכת ועבדתם עבודת מתנה אתן את כהונתכם״, ולא היה להם למלוך, רק לעבוד את עבודת ה׳. עכ״ד, וע״ש עוד.

במציאת פך שמן רמזו להם מן השמים שלא תתקיים מלכותם: וכתבו השל"ה (פרסת ויטב מקן ויגט - פורס פור) והצל"ה (דרוש ל"ם), דוד ושלמה נמשחו בקרן ונמשכה מלכותם, שאול ויהוא נמשחו בפך ולא נמשכה מלכותם (מגילס יד.). והנה, כשגברו החשמונאים מצאו פך של שמן; ולא נעשה להם נס שימצאו קרן, רק פך. ובזה רמזו להם מן השמים שלא תתקיים מלכותם, כיון שלא היתה מלכותם ממלכות דוד. עכ"ד.

מעותם של החשמונאים, חשבו שצריכים למלוך כדי שלא יפסק אימתם מאויבינו: ובספר אגדת אליהו (לבעל השבט מוסר ז"ל) (שלקיס פרק ו' אות ה') הזכיר דברי הרמב"ן ז"ל, וכתב: וקשה לשמוע שהחסידים הקדושים ההם יעברו על דברי תורה ח"ו. וכן הקשה מוהר"ש יפה ז"ל. וצריך לבקש במה טעו שחשבו שהיה מותר להם למלוך מהם מלך. והנראה לענ"ד דטעו בזה, דכיון שנפלה אימת גבורתם על כל העמים הבאים להלחם עם ישראל, וכמו שמביא במגילת חנוכה שאמר בגריס הרשע לאנטיוכוס "אם ילכו כל העמים והאומות וכל הלשונות, לא יוכלו לחמשה בני מתתיהו, מאריות הם חזקים ומנשרים הם קלים ומדובים הם ממהרים כו", תראו משם יותר באורך. והנה כיון שכן, טעו החשמונאים בשיקול דעתם להמליך מהם, כדי שלא יפסק אימתם מאומות העולם ובזה לא יבואו לכלל להרוג מישראל ולא לשלוט יד במקדש ה', וסברו דניחא ליה להקב"ה מזה כיון שהיה על הצלת נפשות הרבה מישראל ועל כבוד מקדשו; שאם ישמעו שמלך מלך מיהודה, כנהוג, יפסק אימתם, ויחזרו לבא עליהם כמקודם, לכן אמרו משום הוראת שעה יכולים אנו למלוך ממנו אע"פ שהוד מלכות לא ניתן כי אם לשבט יהודה דוקא. שעכ"ז נענשו בכילוי בנים, לפי שהקב"ה מדקדק עם חסידיו כו' (כנא מתל כ.), והיה להם

ג. וכשגברו ישראל על אויביהם ואבדום. בחמשה ועשרים<sup>35</sup> בחודש כסלו היה. ונכנסו להיכל<sup>37</sup> [וביקשו שמן להדליק המנורה (סדר סיום שם)] ולא מצאו

נם השמן

להניח הדבר להקב"ה, על דרך (נרכות י.) "בהדי כבשי דרחמנא למה לך", כי אדם חייב בקיום התורה והקב״ה יעשה מה שחפץ לעשות. עכ״ל.

אי נמי, חשבו שיש להם אחיזה במלבות בית דוד: ובספר של"ה (פרשת וישנ מקן ויגש - תורה אור) כתב: החשמונאים סברו שיש להם אחיזה במלכות בית דוד. כי תמר זכתה להיות המלכות ממנה. והיא היתה בתו של שם שהוא מלכי צדק - והוא מלד וכהז לאל עליוז (נכל שית ידי י"ח), הרי שהמלוכה באתה מהכהונה, והיו חוששין לזרע האם. עכ"ד, וע"ש עוד. וכעי"ז בספר יערות דבש וס"ג דרוש י"ן) וז"ל: אמרו בגמרא (סנהדריו ה.) "לא יסור שבט מיהודה" - אלו בני הלל נשיאי ארץ ישראל, "ומחוקק וכו" - אלו ראשי גלויות בבבל, ופי׳ תוספות (שס ד״ה להכה) בשם ירושלמי דנשיאי ארץ ישראל לא היו רק מנוקבא מזרעא דדוד ע"ש. ולפי זה אף דהוא רק מצד אם מיהודה, קרי ביה "שבט מיהודה", וכן היו בני בניו של הלל. וידוע כי כל הכהנים הם שלשלת אהרן, ואשתו של אהרן היתה אחות נחשון משבט יהודה. ולכך לא חששו צדיקים חשמונאים בזה, כי הם מצד אמם מיהודה, קרי ביה "שבט יהודה" כמו בני הלל. וכן חז"ל לא חששו להעמיד רבי אלעזר בן עזריה במקום רבן גמליאל, כי היותו כהן עשירי לעזרא הוא מצד אם מיהודה כמו זרע הלל. עכ״ל. ועיין עוד בשו"ת תשובות והנהגות (מ״ג סימן רכ״ב).

בוונתם היתה לשמים - הי' כשנגה היוצאת מלפני השלים: והנה. עוד כתב בספר של"ה (מסכם סמיד - פרק סורה אור): ענין החשמונאים, לא פגמו בכבוד השכינה במה שלקחו המלכות, וכוונתם היה לשמים, וענינם לא היה רק כשגגה היוצאת מלפני השליט. עכ״ל.

נבחרו נשיאי בנהדריו מזרע דוד לעשות זכר למלכות: בדרשות חתם בופר (דף ס"ו טור מ") הביא בשם רמ"ע מפאנו ז"ל דמשום הכי בחרו אז בנשיאי סנהדריז שיהיו ממלכות בית דוד, והורישו הנשיאות ההוא להלל ובניו, כדי שיהיה עכ״פ שריד וזכר למלכות בית דוד, .אע״פ שאין זה ענין לנשיאת התורה, ע״ש [בעשרה מאמרות] שהאריך.

יום כ"ה היה ראוי לנם השמז: כתב מהר"ל ז"ל ומידושי מגדות למהר"ל - שנת כח:) כי ראוי היה נס השמן שיהיה בכ״ה בחודש, שהרי בכ״ה באלול נברא העולם, ובו ביום אמר הקב"ה "יהי אור", ויהי אור (כרסשית ס' ג') - והוא אור העליון. ולפיכך התחדשות האור העליון לבא למקדש היה בכ"ה בכסליו, שזה היום (יום כ"ה בחודש) מיוחד לו בפרט, והוא אור המקדש. עכ"ד, וע"ש עוד.

ודומה לזה בספר של"ה (פרשת וישב מקן ויגש - מורה אור נהגה"ה), וכה דבריו: חנוכה, שבו היה חנוכת בית המקדש. הוא רומז לחנוד העולם. כי העולם נברא בשביל התורה וקיום המצות, והיונים רצו לבטל תורה ומצות מישראל, וכשגברו החשמונאים אז נתגברו התורה והמצות, ממילא נתחנך העולם. וכמו שהעולם נברא בכ״ה לחודש, כי העולם נברא כ״ה לאלול, ומה שאמרו (כאש השנה י:) העולם נברא בתשרי, זהו בריאת האדם, אבל התחלת הבריאה בכ״ה לחודש, כן חנוכה כ״ה לחודש. וכמו שראשית הבריאה ״יהי אור״ (בראשית א' ג'), כן מצות חנוכה בנרות. וכמו שאור הראשון נגנז ואין משתמשין בו (סגיגה יב.), כן הנרות הללו אסור להשתמש בהן. ורמז לדבר "יהי אור" - "יהי" עולה כ"ה. עכ"ר.

מורש כסלו כנגד לוי, ולכך גברו בו החשמונאים ועשו חנוכה: כתב בספר יערות 36 דבש (מ״ל דרוץ ב״): תדע כי י״ב שבטים כנגד י״ב חדשים, וכו״. לוי [נגד] כסליו, ולכך נגמר המשכז מיוחד לעבודת כהנים ולוים בכסליו (עי׳ הערה 55), ובכסליו גברו חשמונאים ועשו חנוכה והדליקו הנרות, כי החודש מיוחד לזרע לוי. עכ״ד. שמן טהור במקדש, אלא פך אחד [שהיה חתום בחותם כהן גדול והכירו בה שלא נגעו בה (סדר היוס שס)], ולא היה בו להדליק אלא יום אחד בלבד (דהיינו שלא נגעו בה (סדר היוס שס)), ולא היה בו להדליק אלא יום אחד בלבד (דהיינו חצי לוג שמן לכל נר (סדר היוס שס)),<sup>38</sup> [והם היו צריכים שמן לשמונה ימים כדי שיהיה להם פנאי וזמן ללכת למקום השמן המובחר (פ"תקוע" שהוא בחלקו של אשר (סנוכה, ע"ש)) להביא משם שמן למאור (סדר היוס שס, וחוא מהר"ן - על הר"ף שנת ט: ד"ה עשלוס), או משום שכל ישראל היו בחזקת טמאי מתים ואי אפשר להתקין שמן טהור עד שיעברו עליהם שבעה ימים מיום טומאתם, ויום אחד לכתישת הזיתים ותיקונם להוציא מהם שמן טהור (כית יוסף - חדת מר"ע א")]. והדליקו ממנו (מאותו הפך) נרות המערכה שמונה ימים עד שכתשו זיתים והוציאו שמן טהור, <sup>60 40</sup> [וכל השמונה ימים היה הנס מתגדל, והיה

בספר קול יהודה (פוף פרשת מקן - דרוש לתנוכה - דף ניצ טור כי) כתב, הטעם שלא נעשה הנס כי אם בגוף השמן, ולא בדברים אחרים הראויים למזבח וכיוצא, הוא דקיימא לן (מנסומל - כי תנול פי ג', ועוד) שהתורה נמשלה לשמן, כמו שהשמן מאיר בבית כך התורה מאירה לעולם, וגם כשם שהשמן צף למעלה מן כל המשקין כך התורה היא למעלה מן כל הדברים, דתלמוד תורה כנגד כולם (פלה פ"ל מ"ל). וגם כשם שהשמן הוא מתקן התבשיל ומכשירו לאכילה, כך התורה היא המיישרת את האדם ומלבשתו ענוה ויראה ומכשרתו להיות צדיק חסיד ישר ונאמן, כדתנן במסכת אבות (ו"ל"). עכ"ד.

40 **מעמים שםיבב הקב"ה שיהיה נם של שמונה ימים:** ראה לעיל הערה 4 מ**מהר"ל ז"ל** (כר מ*ו*ס מ*יב*) שמלכות יון מתנגד לישראל במה שיש להם תורה ומצוות אלקיות, כי אל מלכות זו שייך לה החכמה שהיא שכל האדם בלבד, לא השכל האלקי הנבדל - שהיא התורה האלקית. ושמונה ימים שנעשה להם הנס, מורה על מעלת התורה, ע"ש.

ורכינו בחיי ז"ל (כד הקמח - ערך "נר תונה") כתב שנמשך הנס שמונה ימים, לא פחות ולא יותר, שאם תתבונן תמצא כי רוב הדברים שבמקדש היו מתגלגלין בחשבון שמונה, כי הכהן הגדול היה לובש ח' בגדי כהונה; והלויים היו משוררים בח' כלים; שמונה דברים של ריח טוב בין שמן המשחה והקטורת, ארבעה בשמן המשחה - והן מור וקנמון וקנה וקדה, וארבעה בקטורת - נטף ושחלת וחלבנה ולבנה; שמונה בדים - ב' בדי הארון, ב' בדי השלחן, ב' בדים למזבח הזהב, וב' בדים למזבח העולה; אף הקרבנות אחר שמונה ימים, דכתיב (ייקר כ־ב כ־ב) "ומיום השמיני והלאה ירצה".

[ועוד י"ל, שהם כנגד] שמונת ימי המילה [שמלכות יון גזרה עליו (כנלענ־ד)], שמונה חוטין של ציצית [המזכירים לנו לעשות מצוות הי"ת (ע" נמדכר ט"ו ל"ט), שיון גזר עלינו לבטלן (כנלענ־ד)], שמונה מחיצות לנבואה (ע" נשמונה פרקים להרמכ"ם - פרק ז").

על שהחזירו ליושנה את תורה וקיום מצוותיה -ועוד, כי התורה נמשלה

להורות על מעלת התורה

ועוד, כי רוב הדברים שבביהמ"ק היו בחשבון שמונה

ועוד מעם: כנגד חי ימי מילה, חי חומים של ציצית, חי מחיצות לנבואה

<sup>37</sup> אז היה עיקר חינוכו של בית שני: עיקר חינוכו של בית שני היה בימי חשמונאים, כי עד אז לא היה להם שבט מושלים, והיו מוסרים תחת יד אומות האולם. (דרשות חתם פופר - דף ס׳ד מור נ׳׳). וע״ע לקמן הערה 104, והערה 59.

<sup>38</sup> עיין לקמן סעיף נ"ג מספר בית הלוי שהיו יכולים לעשות פתילות דקות ביותר שתהיה הפתילה חלק שמינית מן מה שהיה רגיל להיות בכל יום מקודם, והיה מספיק לשמונה ימים, והיה מקיים עיקר המצוה. וכל הנס היה רק משום הידור מצוה, שיהיו הנרות יפים כמו שהיו מקודם. ע"ש.

<sup>39</sup> שעמים שנסבב נם כשמן, ולא כדברים אחרים הראויים למזבח וכיוצא: כתב בספר של"ה (מסכס ממיד - פכק סורה אור): נעשו נסים גדולים על ידי הכהנים הקדושים הללו, והחזירו עטרת התורה ליושנה וקיום מצוותיה, וכתיב (משלי ו' כ"ג) "נר מצוה ותורה אור", על כן נתגלה בבית המקדש נס במנורה. עכ"ל.

כל חד וחד יום טוב (מוספות - תענית כת: ד״ה ויו״ט הראשון, וכ״כ הריטב״א - שבת כא: ד״ה לשנה)]. <sup>45 44 43 42 (</sup>(רמב״ם הלכות תנוכה ג׳ ב׳).

ועוד מעם: רמז לשמן המשיח

ועוד יש בזה טעם אחר, והוא כי חשבון שמונה רמז לשמן המשיח שהוא על מעלת שמונה. ולפי שהעולם הזה הוא על מעלת שבעה, ומזה היתה מגורת המשכן והמקדש בז' נרות, חייבה החכמה להיות זמן המשיח על מעלת שמונה, כי בו תהיה מעלה יתירה ותוספת השגה בידיעת הי"ת על כל הזמנים שעברו, וכו'. והנה רז"ל הרחיבו הביאור בענין הזה, הוא שאמר במסכת ערכין (יג:) רבי יהודה אומר, כנור של מקדש של ז' נימין היה, שנאמר (מסליס ט"ז "ל) "שובע שמחות את פניך", אל תקרי "שובע" אלא שבע; ושל ימות המשיח שמונה, שנאמר (מסליס "ב"ל) "למנצח על השמינית" - על נימא שמינית; ושל העולם הבא עשר, כו'. הענין הזה יש להתבונן בשם הימים האלה הנקראים "חנוכה", שהוא נגזר מלשון "חנוך" בלשון "חנוכת הבית", לפי שהוא רומז לשמן המשיח שאנו עתידין לחנך בית המקדש. עכ"ל, וע"ע בסעיף י"א, ובסעיף קפ"ח, ובהערה 56.

ועוד מעם, שחנוכה ראוי להיות כשיעור יו"מ הארוך מכל המועדות

ורכינו יהונתן מדוניד ז"ל (שנמ כה:) כתב בענין קביעת ימי החנוכה ליום טוב, וז"ל:
"לשנה אחרת קבעום ימים טובים" (שנמ שס) - כל השמונה ימים, ולא נעשה נס כזה
לישראל (כנס ההצלה של חנוכה), שאילו פרעה לא גזר על המצוות, ויון הרשעה גזרה;
לפיכך האריכו אלו הימים כשיעור החג שהוא שמונה ימים להזכיר בהם הנס; ואפילו
[אם] לא היה נעשה בהם [נס] בשמן, כמו כן היו שמחים ומזכירין מעשה נסים [שמונה ימים] כשיעור יום טוב הארוך מכל המועדות, אך לא היו מדליקין בנרות כלל אלא מהללים ומרוממים כשאר מועדות, וכשבא ונכפל להם נס בשמן הוסיפו להדליק נרות להזכיר כפילת הנס. עכ"ל.

- 41 זכו לנם השמן בזכות יעקב אבינו: כתב מהרש"ל ז"ל (הועמק נספר זדה לדרך על רט"י נהלסית לינ כ"ה) וז"ל: לכך אמר "פכים קטנים", לפי שמצינו שהקב"ה אמר ליעקב "אתה מסרת נפשך על פך קטן בשבילי, וגם אני בעצמי אשלם לבניך בפך קטן" לבני חשמונאי שנעשה הנס ע"י פך קטן. והיכן מצינו שיעקב מסר נפשו על פך קטן? אלא ודאי הכא, לפי שנאמר כבר "ויעבר את אשר לו" (נרלשים ל"נ כ"ד), למה "ויותר לבדו"? אלא ודאי פך קטן של שמן שהיה רוצה לנסך על גבי המצבה בבית אל, וזה שהיה שכוח, וחזר עליו לפי שאינו שלו, אלא של הקב"ה לנסך. עכ"ל. וע"ע בהערה 17.
- 42 מעמים שנעשה הנם דוקא בחיכל שרק כהנים נכנסים לשם: כתב בספר משך חכמה (שמות "צ ט"ו): נעשה נס ההדלקה שמונה ימים בהיכל, במקום בלתי מפורסם, משום שהמנהיגים והשרי צבאות היו הכהנים הגדולים החשמונאים, והיתה חוששת ההשגחה שמא יאמרו כוחם ועוצם ידם ובתחבולות מלחמה נצחו, ולכן הראתה להם ההשגחה אות ומופת בהיכל אשר אינו ידוע רק לכהנים, למען ידעו כי יד אלקים עשה זאת והם מושגחים דרך נס למעלה מן הטבע. עכ"ד, וע"ש עוד. (ועי' בהערה 48 ממהר"ל ז"ל). ועיין עוד בסעיף נ"ח מהחתם מופר ז"ל. וע"ע בהערה 21 מהב"ח ז"ל. וגם ראה הערה 51.
- 43 זכו הכהנים לנם השמן ע"פ מדותיו של אהרן אביהם: כתב רבינו החתם סופר ז"ל (לרשות דף ס"ד טור ד"ד" ממה טוב ומה נעים שבת אחים גם יחד, כשמן הטוב וגו" (פהליס קל"ג ל"-ב"), כי הנס שנעשה ע"י בני אהרן בפך שמן הוא ע"פ מדותיו של אהרן, בשלום ובמישור הלך ורבים השיב מעון (לשה"כ מלאני ב"ו") ע"י שהיה אוהב ורודף שלום. וידוע, בשעה ששלום בעולם המועט מחזיק המרובה, כד הוה רחימתן עזיזא אפותיא דספסירא שכיבן (פנהדמין ז.), ואין עין בריה צרה בחברתה, כפרש"י על (בלאשית מ"ל ב") "ותרענה באחו", על כן גם הנס שנעשה על ידו היה מועט השמן מחזיק את המרובה. וזה "מה טוב ומה נעים" יש בישיבת אחים. ואמר "גם יחד", באחדות על ספסרא חודו של

קביעת הימים ליו"מ

ד. [וכשראו כהני ה' ועם ה' אותו הנס הגדול שנעשה להם, שמחו שמחה גדולה, בהיות שה' יתברך עמהם והרבה להטיב, שהצילם מיד אויביהם וגם עשה להם אותו הנס המפורסם<sup>46 48 49 50 15 51</sup> (מדר היוס שס)].<sup>53</sup> [ועל כן ראו

מחט יהיה די להם. ואמרו שזהו ״כשמן הטוב שירד לאהרן על פי מדותיו״, ע״פ מדותיו הטובות היינו נר חנוכה, שהיה המועט מחזיק המרובה. עכ״ל. וע״ע לקמן סעיף מ״ג.

- 44 עוד נם, המצאת האש למזבח: כתוב בספר יוסיפון (סוף פרק כ', הוכל בספר מחזיק כרכה [להסידים דם לרים מריע לי): ויהודה בן מתתיהו הכהן הגדול וכל עדת החסידים אשר היו עמו באו אל ירושלים ויהרסו את כל המזבחות אשר בנו העמים, ויטהרו את הבית מגלולי הגוים. ויבנו מזבח חדש, ויתנו בשר זבח עליו, ויערכו עצים, ואש קדושה לא מצאו, ויצעקו אל ה' ויקראו אליו, ותצא אש מן האבנים אשר על המזבח, ויערכו עצים עליה, ויקטירו אח זבחם. ויהי האש על המזבח עד הגולה השלישית. ויעשו חנוכת המזבח בחודש כסלו בחמשה ועשרים בו. עכ״ר.
- 45 עוד נסים ותשועות נמשכו מהנסים שעשה לנו הי"ת במלחמה ובנרות: עיין לקמן סעיף קע"ט מהחיד"א ז"ל דאף שעינינו רואות שיש בחנוכה שני נסים גדולים ועצומים, נס ההצלה ונס הנרות, מ"מ ידעו נאמנה שהיו אלו הנסים כוללים כמה תשועות ונסים לשעתן ולעתיד, ע"ש. וע"ע סעיף ח"-ט".
- 46 מדליקין המנורה לזכרון כל הנסים: כתב בספר משך חכמה (מלסית ליז כ״ד), וז״ל: הרואה מקום שנעשה לו נס מברך ״ברוך שעשה לי נס במקום הזה״. הפירוש כדברי אבודרהם, דוקא שיצא מדרך הטבע. והא דמברך על נר חנוכה, משום שנעשה נס בפך השמן, שזה נגד הטבע. והנה עיקר הנס לנצחון מלכות אנטיוכוס וישראל קיבלו מלוכה מאתים שנה, ולזכרון צריך להאיר נרות. עכ״ל, וע״ש עוד.

יש בנרות וכר לכל המצלות

ובספר בינה לעתים (מ־מ למוס י"מ - למוס למוסכם כתב שבהדלקת נרות חנוכה יש זכר הכולל כל ההצלות. 1) כאשר רבו רחמים משמים ונתבטלו גזירות היונים, חזרה עטרת התורה ליושנה, ו"העם ההולכים בחושך ראו אור גדול" (יטעיס ט' מ'), שהוא התכלית העיקרי; ובהדלקת הנרות אנו מפרסמים מה שזכינו אז להאורה האמתית - לנרות מצוה ותורה אור (ע" משלי ו' כ־ג), אשר כמעט אבדנום, חלילה. 2) יש בה זכרון להנצחון במלחמה, כי הצרות והרעות המתרגשות בעולם נקראים "חושך", כמו שאז"ל (מנסליון כנ.; פילס לנ:) על מי שיש לו צרות - ש"עולם חושך בעדו"; ולפיכך תקרא הגאולה "בוקר" ו"אור", (ישעיס ס' מ') "קומי אורי כי בא אורך וגוי". וגם המיתה נקרא "חושך", כאמרם (כלסשים רנה כ"ס נ") "עד שלא שקעה שמשו של פלוני וכוי", ואמר שלמה המלך ע"ה (קסלת הנרות לא תחשך השמש וגוי"; ונמצא הפכו הוא היום והאור. הרי שאור הנרות הוא סימן להגאולה והתשועה. 3) וכפי פשוטה, יש בהדלקת הנרות זכרון לנס השמן. עכ"ד בקיצור. וע"ע בהערה 59 מספר מועד לכל חי.

- .ליין לעיל הערה 4 מ**מהר**"ל ז"ל.
- 48 עי"ז נתפרסם שהי"ת היה מגביר אותם על היונים, ולא יאמרו כחם ועוצם ידם עשתה זאת: כתב מהר"ל ז"ל (זכן סיים על סנות ו' ו'): יש לדעת כי כאשר הקב"ה מביא גאולה, ה' יתברך רוצה שידעו כי הוא יתברך פעל, ולא יאמרו לא הי"ת פעל כל זאת רק חכמתם ועוצם ידם; שה' יתברך רוצה להודיע החסד והטוב שהוא יתברך עושה עם ישראל. וכן תמצא בגאולת מצרים, כתיב (שמות ז' ה', וכע"ז שס י"ל ד', ושס י"ל י"ח) "וידעו מצרים כי אני ה' בנטותי את ידי על מצרים והוצאתי את בני ישראל מתוכם". ואף בימי חשמונאים שגאלם מידי יון, היה נס נראה דהיינו בנרות, כדי שידעו כי ה' יתברך היה מגביר אותם על היונים, ולא יאמרו כחם ועוצם ידם עשתה זאת. עכ"ד בקיצור, וע"ש עוד. וכ"כ הפרי מגדים ז"ל (מיכת גמל מקן-מנוכה) שנעשה נס בשמן להראות שאין ישראל תחת

המזל (שנת קנו.), רק בהשגחה שלא בטבע נפלו רבים ביד מעטים, ע"ש. וכעי"ז בספר משך חכמה (הועתק בהערה 42). וראה לקמן סעיף קל"ה משו"ת כתב סופר, והערה 59 מספר ממה משה.

49 נעשה הגם במנורה להודיע שחזרו לחיבתן הראשונה: כתב הפני יהושע (שנמ כה:) דעיקר הנס לא נעשה אלא להודיע להם חיבת המקום עליהם, כדאשכחן שנעשה זה הנס תמיד (פנות ה' ה') שלא נמצא פסול בעומר ובשתי הלחם, והואיל ואיתרחיש להו ניסא בעיקר הענין שנגאלו גאולה שלימה מיד מלכות יון הרשעה שהיו אומרים לישראל כתבו על קרן השור שאין לכם חלק באלקי ישראל וגזרו כמה שמדיות ועכשיו שנגאלו ונעשה להם נס גדול ששלטו בשונאיהם, לכך נעשה להם ג"כ נס זה בענין הנרות שהוא עדות לישראל שהשכינה שורה בהם, כדדרשי נמי (שנמ כנ:) לענין נר מערבי, אלא שלאחר מיתת שמעון הצדיק אפילו נר מערבי לפעמים היה כבה והולך, לכך נעשה להם נס בזה הענין ממש באותן הימים שהיו עת רצון, להודיע שחזרו לחיבתן הראשונה. כן נראה לי נכון. מכ"ל, וע"ש עוד. וכעי"ז בדרושי הצד"ח (זכון ל"ג), ע"ש (הועת לקמן בסעיף קל"ז).

ובשו"ת חכם צבי (סימן פ״ז) כתב, הדלקת נרות דוחה את הטומאה, אבל רצה הקב״ה להראות חיבתם לפניו ועשה להם נס זה.

ל תורה שבע"פ: כתב בספר יערות דבש אמיתתה של תורה שבע"פ: כתב בספר יערות דבש סיים 50 דרום ג') שבזמן בית שני היו בארץ ישראל ג' כתות, 1) הפרושים, בעלי מעתיקי התורה שבעל פה, והם שהאמינו בחכמת הגלגול. 2) צדוקים, שכפרו בתחית המתים ובעולם הבא. 3) בייתוסים. נקראים "נזירים". שהם מתנהגים פרישות למאד. אבל לא ישמעו לדברי תורה שבעל פה, כי אם כל לימודיהם הכל לפי חכמת הפילוסופים ודעת חיצונים. וזו היתה סיבה לבסוף שבאו יונים על ירושלים, כי המינים והפוקרים, כמו אליקמוס הכהן וחבירו. הלשינו על הפרושים. וכאשר באו היונים בארץ הקדושה המה נתערבו בהם. זולת עדת הפרושים והחסידים לפי שהיתה ידם עם חשמונאים כהני ה', ומאלה פרח הנס שהרימו קרז על היונים ונתקבלה תורה שבעל פה ע"י נס הזה. כי ראו כי כת הפרושים האלה הצליחו. וביחוד בפך של שמן שדלק ח׳ ימים להיותם שמנים אחרים בלתי טהורים, וזהו מופת ג"כ על התורה שבע"פ, כי איה איפא נזכר בתורה שלא ידליקו בשמן טמא; ומזה קבלו תורה שבע"פ. כאשר בפולמוס של חשמונאים גזרו מבלי ללמוד חכמת יונית. שהיא פילוסופית מאריסטו וחביריו אשר מהרסים נגד התורה שבע״פ. ואף הם הרסו מקדש של הר גריזים שהיה לצדוקים. וכמה תקנות תקנו מבלי להתערב עם בת אל נכר, כמבואר בע"ז (לו:), שגזרו זאת בבית דין של חשמונאים. ולכן נס חנוכה הוא לקבוע אמיתתה של תורה שבעל פה. עכ״ד.

והחתם סופר ז"ל (מיוטי ממים שנמ 65) כתב עוד אופן שבו נתחזק הדת ותורה שבע"פ ע"י נס השמן, וז"ל: דודאי טומאת מת הותרה בציבור, אך הם גזרו על הגוים להיות כזבים, וטומאת זב לא הותרה בציבור, והיו חכמי הדור נבוכים מה לעשות - אם להעמיד דבריהם במקום ביטול עבודת הדלקה או לא. ועשה הקב"ה נס ודלק ח" ימים מבלי שיצטרכו לבטל הדלקת נרות. ומזה הראו להם מן השמים הסכמה על גדרי חז"ל ונתחזק הדת ותורה שבעל פה. עכ"ל. וראה הערה 72. וע"ע לעיל הערה 4 ממהר"ל ז"ל, ובהעמק דבר (מימגר מ"כ"ל.).

51 י"א שהדליקו את המנורה בעזרה, ועי"ז נתפרסם הנם: כתב החתם סופר ז"ל (זרטות - דף ס"ז טור 6" ד"ה והדליקו: "והדליקו נרות בחצרות קדשך וקבעו שמונת ימי חנוכה אלו וכו"". בספר זרע יעקב (פ"ק דשנת) הקשה, הא הדלקת המנורה היתה בפנים, ומ"ט שביק לשון "היכל" ו"דביר" שהזכיר תחלה ואמר "והדליקו נרות בחצרות קדשך", הלא הגרות היו בפנים ולא בחצרות. ולפע"ד לפי מה שכתב הרמב"ם (פ"ט מניחם מקדם הל"ז"): וכן הדלקת נרות כשרה בזרים, לפיכך אם הטיב הכהן את הנרות והוציאן בחוץ מותר לזר

להדליקן, עכ״ל. והוא מש״ס דיומא כ״ד ע״ב, וע״ש תוס׳ ישנים ושיח יצחק. ומה שהקשה הגאון עץ חיים (פרשת נסעלמן) הא הדלקה במקומה בעינן, יש לומר דהדלקה כשרה בחוץ, אפילו תעמוד המנורה כך בחוץ, נהי דמנורה נוכח השלחן מעכב, היינו לכללות הבנין הוא מעכב, אבל מצות הדלקת הנרות מקיים אפילו עומדת ודולקת בחוץ, והוה שפיר הדלקה במקומה.

ולפי״ז נ״ל דאז היה ההיכל מלא גלולים עד ש״פינו את היכלך וטיהרו את מקדשך״, אז לא הדליקו נרות בפנים, אלא ״בחצרות קדשך״ - בעזרה.

ולפיכך תקנו להדליק בפתחי החצרות: ומזה נתפרסם הנס, שכל ישראל ראו הגרות דולקים שמונה ימים רצופים, דאילו היתה המנורה בהיכל לא ראו הנס אלא הכהנים, אבל בחצרות קדשך נתפרסם הנס. ולפיכך תקנו להדליק בפתחי החצרות.

ולפי"ז מיושב קושית הכ"י: ומיושב קושית בית יוסף מה נס נעשה ביום ראשון, והשתא אתי שפיר, דידוע דצריך שמן יותר במקום שהרוח שולט ונושב בהאש, ממה שצריך כשעומד בפנים בחדר מכוסה. ובפך לא היה אלא כשיעור הדלקה לילה אחת כשמדליקים בפנים, ולא כשמדליקים בחוץ "בחצרות קדשך", ומ"מ דלקו כל הלילה, על כן גם בליל ראשון היה נס. והיינו המשך "והדליקו נרות בחצרות קדשך" - ולא בפנים בהיכל, על כן "קבעו שמונת ימי חנוכה" - ולא רק שבעה, כי גם ביום הראשון היה נס. עכ"ד, ודפח"ח. וע"ע בסעיף נ"ח דשם אזיל החת"ס ז"ל בדרך הרבים - שהדליקו את המנורה בפנים.

52 במנורה הראה הקב"ה לישראל שהוא שמח שחזרו ישראל לעבדו בביהמ"ק שמח הקב"ה באבידת היוונים (שלא כמנהגו בשאר העתים) וכו': כתב מהר"ל ז"ל (חידושי אגדות - שבת כא:) שהנס הזה שנעשה בשמן, הוא הנצחון שהיו מנצחין היונים, כי הנצוח היה בשביל שטמאו היונים את ההיכל, וכן אמרו בכל מקום (ע"ז נב:) אבני מזבח ששקצו אנשי יון, וכן בכמה מקומות, ונעשה להם נס בשמן כדי שיוכלו לעבוד את הי"ת בבית המקדש, והי"ת רצה בעבודתם. עכ"ד, וע"ש עוד.

וכתב רבינו החתם כופר ז"ל (דמות - דף ס"ו טור כ' ד"ה סירו): "שירו לה' שיר חדש תהלתו בקהל חסידים" (מהלים קמ"ט 6), כי הנה מדרך ארץ הי' שישראל שהיו מצירים ומגורשים ישמחו וידליקו נרות על שנתרצה עמהם הקב"ה, אך הקב"ה מקדים עצמו והדליק נרות מאור שלמעלה במנורה כאילו הוא שמח שזכה שחזרו ישראל לעבדו בבית המקדש. וזה כבוד גדול לנו. ועל כן הוא "שיר חדש" מה שלא היה כן מעולם, "תהלתו בקהל חסידים" הכהנים זרע איש חסידך.

ואמר כי בשארי ניסים אשר "ישמח ישראל בעושיו ובני ציון יגילו במלכם", דהיינו הם שמחים בו, אז "יהללו שמו במחול" יוצאות וחולות בכרמים וכדומה, אך עתה בנס הזה "כי רוצה ה' בעמו", שהוא רוצה בהם והראה שהוא שמח בחזירתם, "יעלזו חסידים בכבוד" הזה ו"ירננו על משכבותם" בלילה במטתם ומנורה דולקת בבית המקדש.

ועל כן, "רוממות אל בגרונם וחרב פיפיות בידם", פי' כי מהראוי מי ששפך דמים הרבה לא יבנה בית המקדש, ומכל שכן שלא להקריב קרבנות, כמו שאמר הקב"ה לדוד המלך ע"ה (דנרי הימיס 6' כיז מ'), ועל דרך "מעשי ידי טובעים בים וכו'" (סנסדרין לט:) ואין שמחה לפניו, אבל הכא שהוא ית"ש שמח באבידת רשעים הללו והרמת קרן ישראל, על כן "רוממות אל בגרונם" אע"פ ש"חרב פיפיות בידם לעשות נקמה בגוים". עכ"ל. וע"ע לקמן סעיף נ"ח. וע"ע בספר משך חכמה (שמות י"ג ט").

53 זכות היא להכיר בנם - והוא מורה על חפץ ה' בקילוםנו להי"ת: ״חסדי ה' אזכיר תהלות ה'״ (ישעיה ס"ג ז׳), פי׳ כי טוב לאדם להיות מכיר בניסו כדי להלל ולשבח לפניו יתברך. מה שאין כן כשעושה נפלאות לבדו ואין בעל הנס מכיר בניסו, שזה מורה שאינו חפץ בקילוסו. וזהו שאמר דוד המלך (מהליס קט"ז י־ב-י־ד) ״מה אשיב לה׳ כל תגמולוהי עלי,

לעשות זכר לנס הזה לדורות הבאים שיכירו וידעו הטובות והנסים והנפלאות שעשה עם אבותינו בימים ההם בזמן הזה (סדר היוס שס)], ומפני זה (וע"ע לקמן סעיף ז') התקינו חכמים שבאותו הדור<sup>54</sup> שיהיו שמונת הימים האלו, שתחילתן מליל חמשה ועשרים בכסלו, 56 55 ימי שמחה [וששון (סדר היוס שס)] והלל, ומדליקין בהן הנרות בערב על פתחי הבתים בכל לילה ולילה משמונת הלילות, 57 להראות ולגלות הנס 58 [שעיקר זכר הנס היה בנרות, כי

כוס ישועות אשא ובשם ה' אקרא, נדרי לה' אשלם נגדה נא לכל עמו". "כל תגמולוהי עלי", שיש עלי כמה טובות, כי לא בלבד עושה לנו ניסים, אלא שהם נגלים כדי ש"כוס ישועות אשא וכו', נדרי לה' אשלם נגדה נא לכל עמו" שכולם יתנו תודות לו. (גבוּל בנימין - פ"ג דרוּש ל' - דף ק"כ טור ד', וע"ש עוד).

54 רק לשנה האחרת עשאום ימים טובים: לשנה אחרת קבעום ועשאום ימים טובים בהלל והודאה (שבת לה:), אבל בשנה הראשונה לא קבעום שמונה, שלא היו יודעים כמה ימשך הנס, וכל שהשמן היה נמשך היו עושים יום טוב (רימב"א שס). ועוד י״ל דבשנה הראשונה שהיתה שעת הנס היו חייבם מדאורייתא להלל ולהודות, מקל וחומר - ומה מעבדות לחירות אמרינן שירה ממות לחיים לא כל שכן, אבל לשנה האחרת דשוב ליכא מצוה מדאורייתא, הוצרכו לקבוע עליהם חובה גם מכאן ואילך לדורות. (הגרי"פ פערלא מדי מדאורייתא, הוצרכו לקבוע עליהם חובה גם מכאן ואילך לדורות. (הגרי"פ פערלא מספר כז יהוידע.

55 עתה שילם הקב"ה לחודש כסלו שבו נגמרה מלאכת המשכן: איתא בפסיקתא רבתי (פיסקא ו', וכ"כ מלקו"ם מלמס א' ס" קפ"ד): בכ"ה בכסליו נגמרה מלאכת המשכן, ועשה מקופל (כלומר, היה המשכן מונח כך מקופל (מאור הגראיז)) עד אחד בניסן, שהקימו משה באחד בניסן, כמו שכתוב (שמוס מ' כ") "וביום החודש הראשון באחד לחודש תקים משכן אהל מועד". וכל זמן שהיה מקופל היו ישראל מלמלים (פי" מרננין ומלעיזין (מאור הגראיז)) על משה לומר "למה לא הוקם מיד? שמא דופי (פי" דבר של גנאי (מאור הגראיז)) אירע בו". והקב"ה חשב לערב שמחת המשכן בחודש שנולד בו יצחק, שבניסן נולד יצחק, כו". כיון שבא ניסן והוקם המשכן, עוד לא לימלם אדם אחר משה. ומעתה הפסיד כסלו שנגמרה מלאכה בו? לאו; מהו "ותשלם", אמר הקב"ה "עלי לשלם לו". מה שילם לו הקב"ה? חנוכת בית חשמונאי (שהוא ג"כ בכ"ה בכסליו (מסמיו)). עכ"ד. ועי" סעיף ק"צ, והערה 104.

56 בימי החנוכה יש זכרון לג' גזירות שניצלנו מהם: היונים גזרו לבטל שבת ראש חודש ומילה, ולכן שמונת ימי חנוכה מתחילין בכ״ה לחודש, כדי שיהיה בחנוכה שבת וראש חודש, והמילה נרמזה במספר שמונה ימים שבה שהם כנגד שמונת ימי מילה. (ידי חיים להגן אים מי ז'ל - ארם מר"ע א', ושונ מנאמי כעי"ז בספר ראש דוד [להמידא דל] - פרשת מקן - גשס כת הקודמין).

57 נתקיים בזה הבמחת הקב"ה לאהרן הכהן: "וידבר ה' אל משה לאמר, דבר אל אהרן ואמרת אליו בהעלתך את הנרות אל מול פני המנורה וגו" (ממזמר ס' 6'-2'). למה נסמכה פרשת המנורה לפרשת הנשיאים? לפי שכשראה אהרן חנוכת הנשיאים, חלשה דעתו, שלא היה עמהם בחנוכה, לא הוא ולא שבטו. אמר לו הקב"ה "חייך, שלך גדולה משלהם, שאתה מדליק ומטיב את הנרות". (רש"י שס). וכתב הרמב"ן ז"ל (שס): ענין ההגדה הזו, לדרוש רמז מן הפרשה על חנוכה של נרות שהיתה בבית שני ע"י אהרן ובניו, ר"ל חשמונאי כהן גדול ובניו. ובלשון הזה מצאתיה במגילת סתרים לרבינו נסים, שהזכיר האגדה הזו ואמר: ראיתי במדרש, כיון שהקריבו שנים עשר שבטים ולא הקריב שבט לוי וכו", אמר לו הקב"ה למשה "דבר אל אהרן ואמרת אליו, יש חנוכה אחרת שיש בה הדלקת הנרות, ואני עושה בה לישראל ע"י בניך נסים ותשועה וחנוכה שקרויה על שמם", הדלקת הנרות, ואני עושה בה לישראל ע"י בניך נסים ותשועה וחנוכה שקרויה על שמם",

הובמח לאהרן על התשועה שתחיה ע"י בניו החשמונאים

מנם השמן נודע שכל הנצחון היה דרך אהבה

משם נודע למפרע ההצלה הגדולה אשר עשה עמהם שהיתה מרצון טוב ודרך אהבה וחיבה (סדר היום שם, וע"ע לעיל הערה 49 מהפני יהושע ז"ל, ולקמן סעיף נ"ח מהחתס סופר ו"ל). וימים אלו הן הנקראין "חנוכה" הן אסורין בהספד ותענית [59]. וימים אלו הן הנקראין "חנוכה" הן אסורין בהספד ותענית הופר ו"ל).

והיא חנוכת בני חשמונאי, ולפיכך הסמיך פרשה זו לפרשת חנוכת המזבח. עכ"ל [רבינו נסים].

והובמח על מצות נר חנוכה שתתגלגל ע"י הכהנים

וראיתי עוד בילמדנו (מנמומ6 נסעלומן סימן ס׳) וכן במדרש רבה (ט׳ו ו׳), אמר לו הקב״ה למשה ״לך אמור לאהרן, אל תתירא, לגדולה מזאת אתה מוכן; הקרבנות, כל זמן שבית המקדש קיים הן נוהגין, אבל הנרות לעולם אל מול פני המנורה יאירו. וכל הברכות שנתתי לך לברך את בני, אינן בטלין לעולם״, [ע״כ]. והנה, דבר ידוע שכשאין בית המקדש קיים והקרבנות בטלין מפני חורבנו אף הנרות בטלות; אבל לא רמזו אלא לנרות חנוכת חשמונאי, שהיא נוהגת אף לאחר חורבן בגלותנו. וכן ברכת כהנים הסמוכה לחנוכת הנשיאים נוהגת לעולם. דרשו סמוכין לחנוכת הנשיאים מלפניה ומלאחריה בכבודו של אהרן שלא נמנה עמהם. עכ״ל הרמב״ן ז״ל. וע״ע בכלף יקר (סס).

58 מעם שלא תיקנו להדליק גם ביום: "בכל לילה ולילה וכו' להראות ולגלות הנס", פירוש, דאין מדליקין ביום כמו שהיו מדליקין במנורה ביום ג"כ, לשיטת רבינו (הרמכ"ס - הל' ממידין ומוספין ג' י"כ) דהדלקה ג"כ ביום, משום ד"שרגא בטיהרא מאי מהני (נר בצהרים מה הוא מועיל)", ופשוט. (אור שמח - הל' מגילה ומוכה ג' ג'), ועיין לקמן סעיף ק"ל משו"ת בנין שלמה.

<sup>59</sup> עוד בענין קביעות חגובה על נם השמן דוקא: כנם השמן אין פתחון פה למינים לומר מקרה הוא: כתב בספר ממה משה (סימן ממקעיז): ואם תאמר, למה קבעו חנוכה על שם נס השמן ולא קבעו על שם שאר הנסים שנעשו בימים האלה, כי נתנו רבים ביד מעטים כו׳. השמן ולא קבעו על שם שאר הנסים שנעשו בימים האלה, כי נתנו רבים ביד מעטים כו׳. יש לומר שאותן הנסים יש פתחון פה למינים לומר מקרה הוא ולא ה׳ פעל כל זאת ח״ר, כי יקרה ענין כזה ליפול רבים ביד מעטים לאיזה סיבה. אבל נס אשר כזה, ששמן אשר בו להדליק רק לילה אחת ונתרבה מעצמו עד שיספיק לשמונה לילות, אין צד לומר כי מקרה הוא, אבל כולם יודו ויאמרו מאת ה׳ היתה זאת היא נפלאת בעינינו. ולזכר נס זה תקנו חז״ל להדליק נרות בכל לילה מלילות אלו. עכ״ל. וכעי״ז לקמן בסעיף קל״ה מהמ״ז ומשו״ת כתב סופר, ע״ש. וע״ע לעיל הערה 48 ממהר״ל והפרי מגדים ז״ל.

ביהמ"ק "נרו של עולם", ולכבוד החזרתו לאיתנו נצמוו בנרות: ובספר עיר גבורים (לבעל הכלי יקר ז"ל] (פרשת מראשית) כתב: דרשו רז"ל, "והארץ היתה תהו" (מראשית ל"כ), זו בבל; "ובהו", זו מדי; "וחושך", זו יון. "על פני תהום", זו עמלק; "רוח אלקים", זה רוח של משיח כו". [ע"כ]. וכו". "וחושך זו יון", כמו אנטיוכס שחרב בית המקדש (ר"ל שהיה מטמאהו ומבטל עבודתו) והחשיך "נרו של עולם" [- זה בית המקדש], כמו שאמרו (מ"ג ד.) אצל הורדוס, הוא כיבה "נרו של עולם", ילך ויעסוק ב"אורו של עולם" - זו בית המקדש. הרי שהמקדש הוא נרו של עולם, והחשיך אותו אנטיוכס. ולכך נצטוו אח"כ בחנוכה בנרות, כי החזירו נר של עולם לאיתנו. עכ"ל.

החשיכו עינינו בגזירותיהם, ולכן נעשה הנם ונקבע הזכרון בנרות: ובספר מועד לכל חי (כ׳ז ע׳מ) כתב: שפר קדמי להחויא טועמיה חיים, על כי בא הנס בשמן וקבעו מאורות בנרות חנוכה, והוא על פי מה שאמרו בבראשית רבה (כ׳ ד׳) וזה לשונו: "וחושך" (כּרּפֹזּיִם מ׳ ב׳ ב׳) - זו מלכות יון שהחשיכה עיניהם של ישראל בגזרותיהם, שהיתה אומרת להם "כתבו לכם על קרן השור שאין לכם חלק באלהי ישראל". וכן דרשו שם פרק מ״ד סימן כ׳ על הפסוק (כּרּפֹזּיִם ע׳־ו י׳כּ) "והנה אימה חשיכה גדולה", שדרשו "חשיכה" זו מלכות יון שהחשיכה עיניהם של ישראל בגזרותיהם, שהיתה אומרת "כתבו על קרן השור שאין להם חלק באלהי ישראל", יעוין שם, ועיין במדרש תנחומא סדר תזריע, יעו"ש. ואם כן כיון

שהגזירה לבטל מהם חודש שבת ומילה החשיך עיניהם של ישראל, לעומת זה בא הנס ע"י אור - שנעשה נס פך השמן, וקבעו שמונת ימי חנוכה להאיר בנרות אל ה' ויאר לנו. וזוהי כונת הפסוק במיכה (ז' מ') "כי אשב בחשך ה' אור לי". וזהו הרמז כי "חשך" ראשי תיבות ח'דש ש'בת כ'ריתת ברית. עכ"ל. וע"ע בהערה 46 מספר בינה לעתים, ובהערה 105.

תיקנו נר חנוכה להנצל מעין הרע כביהמ"ק שעתה חנכוהו: בדרשות חתם סופר (דף ס"ד טור 6'-נ") כתב דעין רע של הנחש שולט במקום שיש תוספת קדושה, וכדמצינו שבשעת מתן תורה הטילה עין רע ונעשה עגל, כפרש"י על פסוק (שמוס ל"ד ג") "ואיש לא יעלה עמך וגו". והתיקון לזה, להביט בעיניו לדבר מצוה - לתורה ולתעודה, כדכתיב (ממזכר כ"א ס"-ט") והיה כל הנשוך וגו' והביט אל נחש הנחושת וחי", וכמבואר בסוף פרק ראוהו בית דין (כ"ה כט.) דהאי "והביט" היינו שהסתכל כלפי מעלה, ע"ש. וכן בבניני משכן ומקדש צריכים להשמר מהעין הזה, וכן פרש"י להדיא בשיר השירים בפסוק (ו" ס") "הסבי עיניך מנגדי שהם הרהיבוני", ע"ש. ומשום כן נצטוו בשעת המשכן לעשות סוכה דשלטא ביה עינא דמצוה וקדושה - לסמות עינא דדין נחש וס"ם. וכן בבנין בית המקדש של שלמה ע"ה תיקן עירובין ומבוי (שנס יד.), ובעינן דשלטא ביה עינא. וא"כ מסתמא גם בעיקר חנוכו של בית שני, שהיה בימי חשמונאים כי עד אז לא היה להם שבט מושלים והיו מוסרים תחת ידי אומות העולם, אמנם אז בעיקר חנוכם תיקנו נר חנוכה, להנצל מעינא בישא. ומשום הכי אם הוא גבוה למעלה מעשרים אמה פסולה, כסוכה וכמבוי, כי טעם א' לשלשתן. עכ"ד.

60 מעמים שנקרא "חנוכה": חנו בכ"ה: קראום "חנוכה", כלומר חנו בכ"ה כסלו (פור - אורם סימן מר"ט, ור"ן על הר"ף שנמ ט:, ועוד), כי היו מצירים להם, ובכ"ה חנו מצרותיהם (וכ"כ במשנה ברורה (מריע סיק אי): חנו כ"ה, שביום כ"ה חנו מאויביהם). (ראש יוסף - שנמ כא:). וכתב הדבוש (אורם מריע אי, וכ"כ נמתם סופר - שנמ כא:) דלשון "חנו" משמע שחנו מנסיעתם למלחמה, מלשון "ויסעו ויחנו", ולא מלשון שביתה ממלאכה, ולכך מותרים הם במלאכה. (וע"ע נכ"ח - אורם תר"ע אות לי, ונגרכי יוסף - אורם תר"ע ס"ק ד").

ובסידור רש"י (פימן ש"כ): חנו בכ"ה בכסליו - מצאו חנינה. עכ"ל. וכ"כ במחזור וישרי (פימן ל"ט): "חנוכה", חן בכ"ה בכסליו, מצאו חנוכה מצאו חנינה. עכ"ל.

ע"ש חנוכת המזכח - חנוכת הכית: כתב מהרש"א (כה:): נראה לפרש דנקרא "חנוכה" על שם חנוכת המזכח, כדאמרינן בפרק ר' ישמעאל (יומה טח.) דבית חשמונאי גנזו אבני מזכח ששקצו אנשי עו"ג לעבודה זרה, והוצרכו לבנות מזכח חדש, ולכך נקרא "חנוכה", מוכר. גם לפי מדרש ב"ר שמלאכת המשכן נגמרה בכ"ה בכסליו ולא חנכוהו עד ר"ח ניסן שבו נולדו האבות והקב"ה שילם לו בימי מתתיהו כו', היינו נמי שהיה כמ"ש ששילם לו להיות ביום חינוך המזכח ע"י מתתיהו ששקצו אנשי עו"ג מזכח הישן. עכ"ד. וכ"כ בספר להיות כיום חינוך המזכח ע"י מתתיהו בספר שבלי הלקם (סימן קע"ד), וו"ל: "חנוכה" נקראת על שם שנתחנך הבית והוכשר לעבודה, שהרי היוונים טמאו את ההיכל והעזרות והמקדש וכל כליו, וכשגברו חשמונים טהרו את הכל ועשו חנוכה, כמו שעשה משה בתחילת חינוכן לעבודה, וכן עשה עזרא. עכ"ל. וכ"כ מהר"ל ז"ל (נר מנוה, וכ"כ בספר החיים (פרנסה וכלכלה - פרק ז").

מעם שלא נקרא "חנוך": ובספר בן יהוידע (שנת 60:) כתב דמטעם זה היה להם לקרותו "חנוך" על שם החנוך של בית המקדש שנתחנך בעבודה ובהדלקת המנורה, ולא "חנוכה". אלא כיון שאותה ההארה שהיתה בשמים למעלה בשעת הנס חוזרת ונתגלית בכל שנה ושנה בימי החנוכה (ע" סעיף ז"), לכן הטילו בה ה"א בסופה, כי זה כלל ידוע - כל ה"א שבסוף תיבה מורה על הרבוי, וכן כאן שנתרבית ההארה שלה שהיא מתגלית כל ה"א שבסוף תיבה מורה על הרבוי, וכן כאן שנתרבית ההארה שלה שהיא מתגלית

כימי הפורים. והדלקת הנרות בהן מצוה מדברי סופרים, כקריאת המגילה. <sup>61</sup>. (רמב"ם הלי מנוכה ג' ג').



בכל שנה ושנה. ועוד, ״חנוך״ לשון זכר - שאינו מתעבר, ו״חנוכה״ לשון נקבה -שמתעברת ויולדת, כן זו (חנוכה) מתעברת ויולדת, כי ההארה שלה נולדת כל שנה. עכ״ד.

חנוך העולם ע"י נצחון החשמונאים: ובספר של"ה (פרטת ושנ מקן ויגט -מורס 16 לו - נהגה) כתב: "חנורה" שבו היה חנוכת בית המקדש, הוא רומז לחנוך העולם, כי העולם נברא בשביל התורה וקיום המצות והיונים רצו לבטל תורה ומצות מישראל, וכשגברו החשמונאים אז נתברו התורה והמצות, ממילא נתחנך העולם. עכ"ד.

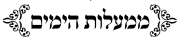
ע"ש שחזרה השכינה וחנה כביחמ"ק: ובספר יד יוסף (מקן זרוט כ׳ - דף ע״צ טור כ׳:) כתב עוד טעם שנקראת ״חנוכה״, שהוא מלשון חנייה; שהשכינה נסתלקה כשנכנסו יונים להיכל ונתבלבל׳ מצע השכינה בטומאת האויבים, וכשגברו מלכות בית חשמונאי בכ״ה חנה השכינה. עכ״ר.

"תנוכה" ע"ש חינוך ההיכל בימי חגי: ובספר מור וקציעה (סימן תר"ע) כתב: בטעם שם "חנוכה", נראה לי דבר חדש בעז"ה, שנקרא כן גם על שם חינוך ההיכל שהיה בזמן הזה "חנוכה", נראה לי בסעיף קנ"ד ששם הועתקו דבריו). ע"כ.

"תנובה" ע"ש חנוכת ביהמ"ק לעת"ל: ובספר כד הקמח (ערן "נר מנוכה") כתב: הימים האלה נקראים "חנוכה", שהוא נגזר מלשון "חנוך" בלשון "חנוכת הבית", לפי שהוא רומז לשמן המשיח שאנו עתידין לחנך בית המקדש, ע"ש בדבריו (הועתקו בהערה 40).

61 לעשות זכר לנם חנוכה וכדו' הוא ראורייתא ממש, אבל איכות וכמות הזכרון ההוא הוא מדרבנן: עיין בשו"ת חתם סופר (מרס ס" ר"ס, וו"ד סוף ס" ר"ג, וכ"כ נסידוטי על מסכס גיטין לו: ד"ס ממ"כ וכו', ועל מסכס שנס כג. ד"ס וסיכן) דלקבוע יום שמחה ביום טובה, כגון חנוכה ופורים, הוא דאורייתא ממש, מקל וחומר - משיעבוד לגאולה אומרים שירה בפסח, ממיתה לחיים לא כל שכן (מגילה יד.), וק"ו דאורייתא הוא. והעובר ואינו עושה שום זכר לימי חנוכה ופורים, עובר על מצות עשה דאורייתא. ומ"מ היינו לעשות שום זכר לנס, אבל איכות וכמות הזכרון ההוא, הוא מדרבנן, כגון קריאת מגילה ומשלוח מנות והדלקת נרות בחנוכה, הכל מדרבנן. ואם עושה שום זכר, יהיה מה שיהיה עכ"פ ביום א' מימי חנוכה, ואפי' לא הדליק נרות ולא שלח מנות בפורים וכדומה, אינו אלא עבריין דרבנן. "ש"ש.

פרק ב'



#### ימים מיועדים לקדושה ותהלות ה' וכו' →

ה. ימי החנוכה מיועדים לקדושה ותהלות ה', והקב"ה משרה קדושתו ורוחו ממרום על עם קדשו. ועל כן ראוי לאדם ליזהר בהם ביותר לבל יחטא. (יערות דבש מ־6 לרוש ג'). וע"ע בסעיף כ"ז.

ע"כ יזהר בהם ביותו מן החמא

# ימי חנוכה מאירים לשאר ימי חודש כסליו

ו. כתב רבינו הבן איש חי ז"ל (נפירושו על מיקוני זוהר הנקרא נשם "בניהו" - מיקון י"ג דף כע. - דף נב.-: בדפו"ר של בניהו) דשמונת ימי חנוכה שמתחילים בכ"ה בכסליו, הם מאירים לכ"ד ימים שקודמים להם באותו החודש. ע"ש ע"פ הסוד.

### ימי החנוכה אחר שראו הארה כשמים וכו' 🛠

ז. איתא במסכת שבת (מ6:), מאי חנוכה, דתנו רבנן בכ"ה בכסליו יומי דחנוכה וכו', שכשנכנסו יוונים להיכל טמאו כל השמנים וכו' נעשה בו נס והדליקו ממנו שמונה ימים, לשנה אחרת קבעום ועשאום ימים טובים בהלל והודאה. ע"כ. וכתב בספר בן יהוידע (מס), "לשנה אחרת קבעום ועשאום ימים טובים", למה לא קבעום משנה הראשונה? ונ"ל בשנה ראשונה עשו ח' ימים טובים בהכרח מפני הנסים שנעשו בהם בשמן, וכל יום שנעשה בו הנס בשמן מוכרחים לעשותו יום טוב. אך לשנה אחרת ראו חכמי הדור שאותה ההארה שהיתה בשמים למעלה בשנה שעברה שהיה בה הנס, חזרה ונתגלית בשנה זו, והבינו שבשמים קבעו ימים אלה לאותה ההארה בכל שנה, ולכך גם הם עשאום ימים טובים למטה. ולפי זה מה שאמרו שנה, ולכך גם הם עשאום ימים טובים למטה. ולפי זה מה שאמרו כמו ענין הפורים דכתיב בהם (ממתר ע" כ"מ) "והימים האלה נזכרים ונעשים", ודרשו רז"ל נזכרים למעלה ונעשים למטה, וכן כאן קבעום למעלה בגילוי ההארה ועשאום למטה ימים טובים בהלל והודאה.

ובזה יש להבין נמי כונת השואל "מאי חנוכה" - דהוה ליה למימר "חנוך" על שם החנוך של בית המקדש שנתחנך בעבודה ובהדלקת המנורה. ומשני, דתנו רבנן וכו' לשנה אחרת קבעום" למעלה "ועשאום" למטה. ולכן הטילו בה ה"א בסופה ("חנוכ'ה", ולא קראוה "חנוך"), כי זה כלל ידוע - כל ה"א שבסוף תיבה מורה על הרבוי, וכן כאן שנתרבית ההארה שלה שהיא מתגלית בכל שנה ושנה. גם "חנוך" לשון זכר שאינו מתעבר, ו"חנוכה" לשון נקבה שמתעברת ויולדת, כן זו מתעברת ויולדת, כי ההארה שלה נולדת כל שנה. עכ"ד.

ככל שנה ושנה מתעוררים ומתחדשים אותן ההארות וההשפעות שהיו באותן הימים להאיר ולהשפיע בימים האלו בזמן הזה שהיו באותן הימים להמיר ולהשפיע בימים האלו בפרט, היינו דברוב המביי ז״ל דכל הנסים שנעשו לישראל בכלל ובפרט, היינו דברוב רחמיו יתברך אז יבקע אור גדול ויחודי מדות העליונות ומכניע הס״א, ואז נעשה הנס, וכן בכל שנה ושנה מאיר האור הגדול ההוא ביום ההוא, וזה

טעם המועדים וכיוצא. (זכר דוד - מאמר ג' פרה פ"ט).

מ. ועוד כתב בספר זכר דוד (מחמר ג' פרק ל' - דף רפנ:, וכ"ל החיד"א ז"ל נספר כסח דוד - דרום מי, ונספר לנ דוד - פרק כ"מ): ישוטטו הרבים ותרבה הדעת, על מה הורו לנו זקנינו רועי ישראל לצוות אותנו להודות ולהלל בימים האלה ובזמן הזה, והלא מאי דהוה הוה, ואיזו טובה אנו מקבלים בעת ובעונה הזאת כי נשמח ונגיל ונרנן. אף אתה תשיב אמרים של טעם אשר למדנו האר"י ז"ל, כאשר רמזתי בפרק הקודם, ואשכילך בינה באמרי קדוש הרמ"ז ז"ל בספר תקוני השובבי"ם, דע והבן כי כך היא המדה העליונה מדת החסד והרחמים, שבכל מועד ממועדי ה', ואפילו מימים טובים דרבנן, אשר בהם הושפע שבכל מועד ממועדי ה', ואפילו מימים טובים דרבנן, אשר בהם הושפע

ובספר של"ה (מסכת יותה - פרק דרך חיים תוכחת מוסר) כתב: בכל יום ויום תן לו מעין ברכותיו (סוכה מו.), ר"ל היקף הימים אשר אירע בהן קדושות, בודאי בחזרת הימים מתעוררים קדושות ההם. עכ"ל.

ובספר דרך ה' [לרמח"ל ז"ל] (מ"ד פרק ז'-מ") כתב בענין החגים, וז"ל: ואולם מלבד הקידוש הזה הנשער במדרגותיו כפי מדריגת קדושת הימים, יש עוד ענינים פרטיים הקידוש הזה הנשער במדרגותיו כפי מדריגת קדושת הימים, יש עוד ענינים פרטיים מיוחדים לכל זמן מזמנים אלה כפי ענינו. ושורש כולם הוא סדר שסדרה החכמה העליונה, שכל תיקון שנתקן ואור גדול שהאיר בזמן מהזמנים, בשוב תקופת הזמן ההוא, יאיר אור מעין האור הראשון, ותחודש תולדת התיקון ההוא במי שקבלו. והנה על פי זה נצטוינו בחג בכל הענינים שנצטוינו לזכר יציאת מצרים, כי בהיות התיקון ההוא תיקון גדול מאד שנתקנו בו, וכמו שזכרנו למעלה, הוקבע שבשוב תקופת הזמן ההוא יאיר עלינו אור מעין האור שהאיר אז, ותחודש בנו תולדת אותו התיקון, ועל כן נתחייב באותם הענינים כולם. ועל דרך זה חג השבועות למתן התורה, וחג הסוכות לענין ענני הכבוד, אע"פ שאינו אותו הזמן בפרט, אלא שקבעה התורה חג זה לזכרון ענין זה, וכמ"ש (ויקל כ"ג מ"ג) "כי בסוכות הושבתי וכו"". וכן חנוכה וכן פורים. ועל דרך זה היו כל ימי מגילת תענית, אלא שנתבטלו מפני שלא היו ישראל יכולים לעמוד בהם, ונפטרו מהיות עושים זכר להם והתעוררות לאור המאיר. וכו". עכ"ל.

<sup>62</sup> ובדרשות הר"ן (זכוט ס') כבר כתב כעי"ז, וז"ל: הענין, כאשר קיבל צורה אחת, גם כי תסתלק הצורה ההיא מן הדבר ההוא, שיקבל הדבר ההוא הצורה ההיא שנית יותר בקלות במעט פעולה. וזה מבואר נגלה, כי המים כשהוחמו וקיבלו צורת החום, גם כי נתקררו, יקבלו החום שנית יותר בקלות, מפני שהחום הראשון חלחל ודקדק חלקיהם, ולכן יקבלוהו שנית בקלות יותר, וביחוד כאשר לא עמדו בקרירותם זמן רב. גם העץ והפתילה או הנר, כשידליקו האש בהם, הם יותר מוכנים לקבלו פעם שנית אחר היכבותם מאשר היו קודם הפעם הראשונה. ומזאת ההקדמה הוציא רבי יהושע בפרק קמא דראש השנה (מ.) תולדה אחת, והוא, שבניסן עתידין ישראל ליגאל, כי מאחר שכבר הוכן החודש ההוא לגאולת האבות, הדין נותן שבו יגאלו הבנים פעם אחרת; אמר, בניסן נולדו אבות, בניסן נגאלו, ובו עתידין ליגאל. עכ"ל. וע"ע לקמן הערה 65 בשם רב עמרם גאון ז"ל.

שפע ממרומים להעשות בהם נסים ונפלאות, הוקבע כח ועוז באותם הזמנים להיות מזומנים בהכנה דרבה היא, ומדי הגיעם כפעם בפעם חוזר וניאו"ר אותו האור ומזהיר בכל העולמות. וזהו שנאמר ולספר ט' כ"ס) "והימים האלה נזכרים ונעשים". שבהזכר זכרם למטה נעשים בפועל למעלה. וזה ״בכל דור ודור״ (שס), כי כן קיימו למעלה מה שקבלו למטה. וכל שכן הני <sup>63</sup>. דכתיבי בתורה, שהוקבע חוקם במקור העליון להוריד שפעם בבוא עתם

> טלינו כפי מה הנרות לזכרון התשוטות

הרי שלך לפניך, כי לא להם לבד נפתחו צנורי השפע בזמן הזה, אלא גם לנו כמותם, הימים האלה ראויים והגונים מוכנים ומזומנים להריק ברכה שאנו מקיימים עלינו. ומעת שעשה לאבותינו נס הוכנו לפעול לישראל נפלאות גדולות. כל מצות החם להלל ולהדליק כמה שאנו מעוררים רחמיו המרובים על ידי שנודה לאל על העבר ונקיים המצוות שנצטוינו להלל ולהאיר הנרות כאשר פוקדנו מרז"ל לזכר טוב מתשועות הבורא יתברך. עכ"ד. וע"ע לקמן סעיף כ"א.

> הארת חנוכה היא בענין ההתגברות להחזיק בתורה

י. ובספר דרך ה' [לרמח"ל ז"ל] (ס"ד פרק ס") כתב: ענין חנוכה ופורים, הוא להאיר האור המאיר בימים ההם כפי התקונים שנתקנו בם. חנוכה, בתגבורת ,יה מעבודת ישראל מעבודת ה', שהיו מתכוונים להסיר ישראל מעבודת ה', ונתחזקו הכהנים, ועל ידם שבו לתורה ולעבודה. ובפרט ענין המנורה לפי

> וזכרון חסדי הי אשר עשה

כיוצא בדבר אתה מוצא בכל ברכות השבח וההודאה הנתנות לה $^{\prime}$ יתברך, כי לא דבר  $^{63}$ רק הוא, אך הוא טוב וחסד יושפע עליו מעין הברכות אשר יברך. ואפילו זכרון חסדי ה׳ שעשה לצדיקים פרטיים ואביו ורבו, כולם כאחד מעוררים כח העליון להשפיע עליו ממקור אותה ברכה.

> השפעת קריאת על הזמנים

ולא עוד, אלא קריאת פרשיות התורה במועדן ובשבתן מייחדת ייחודים למעלה פרשות התורה וממשיך שפע בעולמות, מיוחד לשמשי ענין אותה הפרשה שעליה נמנו מחנות מלאכים . ומרכבות עליונות, וכמ"ש בזוהר פרשת ויקהל, ע"ש. ומשם תלמד ותבין שלכל שבוע ושבוע יש שפע מיוחד לאותם הכחות שמהן נשתלשלו אותם הענינים אותם המצוות הכתובות באותה הפרשה, וכל אחד ואחד שולטת בשבוע שלו, ושלכן אסור להשיג גבול המלאכים או לערב זו בזו, כנז' שמה באורך. [ע"ע בספר מקדש מלך פרשת בחקותי דף ק"ע ע"ב]. (זכר דוד - המשך דבריו שם).

- בספר כסא דוד (שס, וכן הוא נספר לנ דוד פרק כ"ט) כתב החיד"א ז"ל דברים שוים לדברים  $^{64}$ האלו, ושם מוסיף, וז"ל: אפשר שזה נכלל בנוסח שתיקנו רז"ל "שעשה נסים לאבותינו בימים ההם בזמן הזה", פירוש ד"בימים ההם" הגדיל ה' להשפיע שפע ישועה ורחמים ואיתרחיש להו ניסא, וגם "בזמן הזה" מתחדש השפעת רחמים ואורות עליונים כאשר היתה באמנה בימים שנעשה הנס. ואפשר שזה כוונת הכתוב (מהליס ק"ן א") "הודו לה" כי טוב כי לעולם חסדו", הכוונה, כי אורות החסד הנשפעים בנס הן מזהירי"ן עולת תמיד ביום ההוא מידי שנה בשנה שנות דור ודור. עכ"ל, וע"ש עוד.
- $\pm 65$  ובאמת כבר מצינו כענין הזה בשם הגאונים ז"ל, כדהובא בספר **אבודרהם** (סדר פוריס): וכתב רב עמרם. מנהג בשתי ישיבות ליפול על פניהם בפורים כיוז שהוא יום נס ונגאלו בו צריכים אנו לבקש רחמים שיגאלנו באחרונה כמו בראשונה. עכ״ל.

תיקוניה, שהיו הקטרוגים נגד ענינה, והחזירום הכהנים על בורים. וכו'. עכ"ל. וע"ע לקמן סעיף כ"ז-ל'.

# תנוכה רמז לזמן המשיח →

יא. חנוכה רמז לעתיד לזמן המשיח ולעולם הבא, כי הצדיקים נהנים מזיו השכינה והכל אורה שלימה. וכן בזמן המשיח יתוסף אור במאורות, כמו שכתוב (ישעיה ל' כ"ו) "והיה אור הלבנה כאור החמה ואור החמה יהיה שבעתים כאור שבעת הימים וגו". (דרשות ר"י אבן שועיב - פרשת מקץ). וע"ע בסעיף קפ"ח, ובהערה 40, ובסעיף כ'.



#### פרק ג'



#### ליזהר ביותר לבל יחמא

יב. ראה סעיף ה' מספר יערות דבש, וסעיף כ"ז-כ"ט, ובהערה 70.

### יש להראות ששון ושמחה בימי החנוכה

יג. ימי חנוכה, אין להתעצב בהם, כי אם להראות ששון ושמחה על כל הטוב שעשה עמנו אלקינו בימים האלו (עי' בהערה<sup>66</sup>). ויאמר הלל גמור בכל יום בברכה לפניו וברכה לאחריו. וביום ראש חודש טבת יוסיף שמחה על שמחתו. (בדר היום - סדר סגול).

# אין להזכיר בהם דבר של צער

יר. ובספר אור ישראל (נמינות אור - קרוג לקופו) כתב הג"ר נפתלי אמשטרדאם ז"ל שרבינו ישראל סלנטר ז"ל סיפר על רבו הגה"צ רבי יוסף זונדיל מסלנטר ז"ל שפעם אחת היה מדבר עם אנשים בימי חנוכה, ובתוך הדברים הזכירו בסיפורם דבר אחד של צער, ואמר להם, הס, כי אין להזכיר דבר של צער בימים אלו, כיון שחז"ל אסרו ימי חנוכה בהספד. ע"כ.

#### לספר בעניני ניםי חנוכה - ולהודות לה' עליהם - 3+

מו. בימי החנוכה, ימי נסים, חיובינו להלל, ולהתבונן בפרטי הנס כדי להכיר מעט מזער מתוקף רחמיו. (לב דוד להסיד"א ז"ל - פרק כ"ח).

להתבונן בנסים, ולספר ב---

ויש לספר לבני ביתו ענין הניסים שנעשו לאבותינו בימים אלו (בפרט אחר הדלקת הנרות, כדלקמן סעיף ק"ד). (קיצור שלחן ערוך - קל"ט 6"). וע"ע לעיל בהערה 53, ולקמן הערות 115-116

<sup>66</sup> כתב בספר פלא יועץ (עוך "מרינומ"): יתחזק האיש לחשוב מחשבות "דבר בעתו", דברים המעוררים את הלב - בעידן חדוה חדוה, ובעידן עציבותא עציבותא. ועכ"פ יתן את קולו ויעשה התעוררות חיצון, בעידן חדוה קול רנה ותודה, ובעידן עציבותא יתן את קולו בכי. ויתעורר כאשר יוכל, ויקדים תפילה לפני ה' שיעזרהו ויהיה עם לבבו ועם פיו לעשות כל דבר ודבר כתיקונו כאשר יאות "דבר בעתו מה טוב" (משלי ש"ו ל"ג), וה' לא ימנע טוב. עכ"ל.

<sup>67</sup> זכות היא להודות ולשכח להי"ת: כתב מהריים ז"ל (נפנס פענס - ויקנא דמום ב"): אמר דוד (מסליס זינ ב") "טוב להודות לה" ולזמר לשמך עליון". קשה, ומי לא ידע שטוב להודות לה"? ועוד, היאך נמשך "להגיד בבוקר חסדך" (זס ג"). ונראה לפרש, שאנו צריכין להודות לפניו יתברך על שזכינו להודות לו ולברכו יום יום. וכן מצינו שתקנו חכמים מודים דרבנן בחזרת ש"צ תפילת י"ח, שהמכוון בו להודות על מה שאנו מודים לו יתברך; ולזה קבעו, "ברכות והודאות לשמך הגדול וכו" על שאנו מודים לך", ולכן אמרו (כאס ימושלמי בכוס א") שלא לשוח כאן יותר מדאי, כדי לתת הפרש בין עיקר הודאה להודאה על ההודאה. ולזה אמר "טוב להודות לה" ולזמר לשמך" - על שהחייתנו וקיימתנו "להגיד בבקר

ויצילו מכל

מז. איתא בזוהר הקדוש (תרומה - דף קעד, הובא בספר זכר דוד - מאמר ג' פרק פ"ט) שבזה עייז הקב"ה מתכבד בעולם שמפרסם ניסי ה', מתכבד הקב"ה בעולם, וע"כ צריך לפרסם הנס, וע"כ התחתון בהקב"ה (יחוקאל ל"ח כ"ג) "והתגדלתי והתקדשתי וגו"". עכ"ד. 68 ועוד איתא שם (זוהר פרשת כל - דף מל., הוכל בספר זכר דוד שם) שכשמפרסם הנס ומספר לפניו את אשר עשה, אלו המלות עולות, וכל הפמליא של מעלה מתקבצים ורואים אותם, ומודים לפני הקב״ה, ועולה כבודו עליהם למלעה ולמטה. עכ"ד.

יו. הזוכר פלאותיו יתברך, בעבור זה ניצול מצרה. ואמרו בשוחר טוב (מדכם בוכות זכרון הנסים ניצולים מהליס - פרק ע') לא גאל הקב"ה את ישראל ולא עשה עמהם נסים אלא בשביל מצרה - בעבור שהיו מזכירין נפלאותיו, אמר דוד "אם כן, אני מזכיר ותצילני", עכ"ד רז"ל, יעשה לנו עוד הביאו בספר דבש לפי (נ׳ ה׳).

ודבר בעתו מה טוב. שיגיד הנפלאות וחסדי ה' יזכיר לאשתו ובני ביתו בפסח וחנוכה ופורים וכיוצא. (פלא יועץ - ערך "נפלאות").

יח. וכתב החיד"א ז"ל (דברים אחדים - דרוש ל"ב, וכ"כ בספר דבש לפי - ה' ז', ובספרו לוארי שלל -בוכות ההודאה שנדפס עם ספר פני דוד - הפטרת חקת סוף אות ה'): ראיתי במכתב לאחד קדוש (בספר צוארי שלל (שס) כתב כן בשם הראשונים) שכתב משם רז"ל שדרשו פסוק (מהליס ע"ו ים) "כי חמת אדם תודך שארית חמות תחגור", דהמודה לה' על נס שנעשה לו אלהינו מרחם, מכאן ואילך יעש ה׳ עמו חסד בכל עת ועונה להצילו מכל צרה, והיינו דקאמר "כי חמת אדם תודך", שעל חימה שבאה לאדם והצלתו והוא מודה לפניך על הנס שעשית לו, עי"ז "שארית חימות תחגור", לשון חגירת הצפורו. כלומר שאר הצרות איז אתה מביאם עליו אחר שאינו כפוי טובה, ומודה על הנס הנעשה לו. עכ״ר. עכ״ל החיד״א ז״ל.

וכ"כ החיד"א ז"ל בספר נחל שורק (שנמור ספר נחל אשכול - הפטרת נשלח), ובזה פירש "ותשר דבורה וגו' ביום ההוא לאמר" (שופטיס ה' ה'), שכל האומר שירה על הנס זוכה שנעשה לו נס אחר. וזהו שאמר "ותשר דבורה וכו" ביום ההוא", וזה גורם "לאמר", שיאמרו בשמים שיעשו נס אחר. עכ"ד.

חסדך". ואני שמעתי משם מהר"י בירב ז"ל, "חסדי ה' אזכיר תהלות ה' כעל כל אשר גמלנו ה׳״ ושעיה ס״ג ז׳). כלומר במה ש״חסדי ה׳ אזכיר תהלות ה׳״ הנה שקול אצלי כנגד "כל אשר גמלנו", וכן הוא אומר (מהלים ס"ג ד") "כי טוב חסדך מחיים שפתי ישבחונך". ועל זה תקנו רז"ל השבח "עלינו לשבח וכו"". עכ"ל.

<sup>168</sup> ועיין במדרש תנחומא (ויקרא סימן ז', וכ"כ במדרש מהלים - פרק י"ע) שאמר הקב"ה, כל הבריות לקלס אותי בראתים, שנאמר (משלי ט"ז ד') "כל פעל ה' למענהו". ע"כ. וע"ע ברמב"ן (שמות י"ג ט"ו) שאין לנו טעם אחר ביצירה הראשונה ואין אל עליון חפץ בתחתונים מלבד שידע האדם ויודה לאלהיו שבראו. ע"ש.

יש. ובספר נאות יעקב [למוהרי״י אלגאזי ז״ל] (זרוט לשנמ מנוכה - קף 6' טור 6'-נ״) כתב: פירשו הראשונים ז״ל במקרא שכתוב (מהליס נ׳ כ״ג) ״זובח תודה יכבדנני ושם דרך אראנו בישע אלהים״, ירצה, שכאשר האדם מודה לו יתברך הוא נותן לו כבוד, ולא עוד אלא שהוא משים ומכין דרך ישר שעוד פעמים רבות יעשה ה׳ עמו חסד ויצילהו בבא צרה וצוקה ויראה בישע אלהים ונפלאותיו, על כי לא היה כפוי בטובה שגמל האל יתברך ברחמיו עמו. והוא אומרו "ושם דרך" - משים דרך שעוד הפעם ״אראנו בישע אלהים״, תחת שלא היה כפוי טובה. עכ״ל.

כ. ובספר ידי חיים [להבן איש חי ז״ל] (סימן מרע״ל סעיף ד׳) כתב: נר חנוכה מניחו מעם שמדליקיו על פתח הסמוך לרשות הרבים, בשביל פרסום הנס, לרמוז כי הנס יהיה פתח ע״פ הנ״ל פתוח לנס הגאולה העתידה להיות במהרה בימינו, יען כי נס זה האחרון שעשו לו זכר בהלל והודאה, וידוע בזכות ההלל שאומרים ישראל על הנס זוכים לנס אחר. עכ״ל. (וע״ע בסעיף קפ״ח, ובסעיף י״א, ובהערה 40).

כא. וכתב הרב מעבר יבק (הרב המקובל החסיד מוה״ר אהרן ברכיה ז״ל ממודינא, ע״י׳ הזכרת תלמיד הרמ״ע מפאנו ז״ל. נפטר בשנת שצ״ט. (שס הגדוליס - גדוליס 6׳ קכ״פֹּ)) (נפירוט נמיקוניס מעורין אותן כ״י דף 30. - הועתק נספר זכר דוד - מממר ג׳ פרק כ״ט) שכשזוכר הנסים והנפלאות של הקב״ה, עי״ז מעוררין המקורים העליונים מקום שיצאו והשפיעו כח וחיל לעשות הנס או הפלא ההוא. וזהו סוד הברכות הנעשות על הנסים הכלליים ופרטיים. עכ״ד. וע״ע לעיל סעיף ט׳.

על אפות ה'): המדבר בנפלאות על אפות כב. וכתב החסיד רבינו יוסף יעב"ץ ז"ל (נפירושו על אפות ה'): המדבר בנפלאות הביני ה' הבורא מוצא חן בעיניו, אף בלא חידוש, רק סיפור בעלמא, עכ"ל, וע"ש.

כג. ובספר של"ה הקדוש (מס' פסמס - מורס אור - מנס שמורס) כתב: מצד סיפור ונעשה בילות נעשה דביקות בינו יתברך לבינינו, ומסתלק החושך והענן המפסיקים ומבדילים בינו לבינינו. וזהו הגאולה האמיתית, כי אז (בזמן הגאולה) יתגלה לנו - הוא לנו לאלהים ואנחנו לו לעם, כמו שנאמר (ישעיה כיס מ') "ואמר ביום ההוא הנה אלהינו זה קוינו לו ויושיענו זה ה' קוינו לו נגילה ונשמחה בישועתו", ותיבת "זה" הוא כמורה באצבע - זה הוא; "ונשמחה בישועתו", כלומר, הישועה שהיא מאתו להושיענו. עכ"ד.

כד. על כל שבח ושבח שישראל משבחין להקב"ה, משרה שכינתו עליהם גורם השראת (לשמוע בקולם ולהגן בעדם (יפס מוסר)), [וכל מה שמוסיפין לשבח, מוסיף הקב"ה השכינה להשרות שכינתו ביניהם (פי׳ מסרויו)]. מה טעם? "ואתה קדוש יושב תהלות ישראל" (מסלים כ"ג ד׳). (בראשית רבה מ"ח).

מסיפור נס חנוכה באים ליראת הי

כה. ובספר קוד יהודה (סוף פרשת מקן - דרוש למנוכה - דף נ״ג טור 6׳-ב׳) כתב עוד ג׳
תועליות שנמשכים מסיפור נס חנוכה ופרסומו: א) גודל השגחתו יתברך כי
רבה היא ולה׳ התשועה, שמסר הגבורים ביד חלשים ורבים ביד מעטים,
ונמשך מזה ליראה את השם הנכבד והנורא, וכל העם ישמעו וייראו. (מכח
ידיעת ההשגחה, יקיים המצוות ויעסוק בתורה, כיון שיודע שה׳ הוא משגיח בפרטי
הפרט, ויירא ממנו ולא יטה ימין ושמאל לסור מדרכיו, אלא תמיד יתפוס דרך החיים.
ואפילו לזולתו יודיע להם דרכי המוסר, ולא יבטל ממנו עול מלכות שמים אפילו שעה
אחת. (קוליסודס שם - דף נ״ב טור ב׳).

ולומדים לעשור כמעשי הצדיקים

ב) להודיע מעלת הצדיקים וכמה היא חיבתן לפניו יתברך, שבשביל זכותן שידד המערכות וביטל הוראת המזלות. ונמשך מזה [תועלת להשומעים, שילמדו מכאן] לעשות כמעשיהם, וצדיקים ילכו בם, אשרי הבוחר בדרכיהם.

ולהספיק במועמ, ולבמוח בהי

ג) מציאות הנס הנעשה בשמן, דמועט מחזיק את המרובה, וצפחת השמן לא חסר, מזה ילמוד אדם להסתפק במועט, כי אין מעצור לה' לשלוח ברכה במועט מן המעט, ואל יהא להוט אחר הממון, דאם ה' לא יבנה בית הרי מאירה משתלחת בנכסיו, ולא יועילו אוצרות כסף וזהב, ואם ה' הנותן כח, יספיק לו מעט מן המעט. ועי"ז יהיה לו מדת השמחה, ע"ד מה שאמר התנא (אנות ד' א') איזהו עשיר? השמח בחלקו. דמי שיש לו מידת הסתפקות, תמיד הוא שמח וטוב לב, דאינו דואג על העבר, ולא יהיה מיצר על העתיד, דמשים בטחונו בהאל יתעלה שמו, כי ממנו הכל ואליו הוא נושא את נפשו.

נמצא דמלבד תועלת ידיעת הענינים מה שכבר היה בזמן העבר, תמשך עוד תועלת על העתיד לבא להחזיק ביראת ה׳, גם לילך באורח צדיקים, גם להסתפק בהכרח ולבטוח בה׳ עדי עד. עכ״ד.

אחר הדלקת נרות ראוי לספר הנסים, וכן בשעת הסטודה

כו. ועיין לקמן סעיף ק״ד מספר יסוד ושורש העבודה דאחר הדלקת הנרות ראוי לספר לבניו ולבני ביתו הנסים והנפלאות מפי סופרים וספרים. וע״ע לקמן בסמוך סוף סעיף כ״ז מהחיד״א ז״ל שבסעודות חנוכה יש לקום ולספר לבניו סיפור הנס וכו׳.

<sup>69</sup> ראש המשפחה יעורר כני כיתו לאהבת התורה וקיום המצוות: חז"ל (שנמ 65:) אמרו, מצות חנוכה נר איש וביתו. להורות באו שהחיוב על האב ראש המשפחה להשתדל שהנר מצות ואור תורה (ע"פ משלי ו' כ"ג) יתפשט בכל היכלי ביתו עד שכל הנלוים אליו, זוגתו ובניו וכל אשר יש לו, מתעוררים בקול דברו לאהבת התורה וקיום המצות. (מהרי"ץ דובים בקול דברו לאהבת התורה וקיום המצות. (מהרי"ץ דושינסקיא ז"ל - הועתק ע"י לחיו מספר עוד יוסף מי - עמ" קל"ו).

בימים שעשה לנו בימים להוסיף בעבודת ה' כנגד הנסים שעשה לנו האלו, ולא ח"ו להוציא הימים האלו בשחוק וקלות ראש ובו'

בז. כתב החיד"א ז"ל (לג דוד - פרק כ"ח): מודעת זאת, כי עבד מלך המקבל חסדים פרטיים מהמלך יותר משאר עבדיו, חיובא רמיא עליה להתכשר בעבודת המלך ולעבוד עבודתו בתוספת יותר משאר עבדיו. ובמה יתרצה עבד לאדוניו להראות שהכיר בחסדיו אם לא בהראותו כי עבודתו עבודה שלימה וכשם שהמלך הטה אליו חסד בפרטות ואותו ידע וחיבב מיתר עבדיו, כי הוא מחוייב להראות עבודה פרטית למלך יותר מאשר יעשו שאר העברים. וזהו הטעם שאמרו רז"ל (כרכות לד.-:) הדיוט משתחוה באבות תחילה וסוף, בהודאה תחילה וסוף: כהן גדול, תחילת כל ברכה וברכה: המלך, כיון שכרע שוב אינו זוקף. ופירש רש"י, כל מה שהוא גדול ביותר, צריך להכניע ולהשפיל עצמו. וכתבו המפרשים ז"ל דהטעם, כיון שחננם , הקב״ה גדולה יותר מהשאר, צריכים להוסיף בעבודה ולהראות במופת שהכירו בחסדיו יתברך המעדיף טובו עליהם. <sup>70</sup> (וע״ע בסעיף ה׳).

ומזה ישכיל אנוש בימי חנוכה, אשר קבלנו נסים ונפלאות אשר הגדיל ה׳ לעשות עמנו והצילנו מכף צר, אנטיוכוס ושריו - בגריס ונקנור הרשעים, והיה לנס, כמפורסם, וכאשר תקנו רבותינו בנוסח על הנסים "מסרת גבורים

ושוב מצאתי כעי"ז בגור אריה ולמהר"ל ז"לן, דכתיב (נראשית מ"ו ל"ט) "ויאסור יוסף מרכבתו ויעל לקראת ישראל אביו גשנה וירא אליו ויפול על צואריו ויבד על צואריו עוד". וכתב רש"י ז"ל: אבל יעקב לא נפל על צוארי יוסף ולא נשקו. ואמרו רבותינו שהיה קורא את שמע. עכ״ל. ובגור אריה כתב, וז״ל: אמנם יש לדעת ענין קריאת שמע שהיה . קורא, ובזה יתורץ מה שלא היה קורא יוסף קריאת שמע; לפי שכאשר בא יעקב וראה את . יוסף בנו מלך, בא בלבו אהבתו ויראתו של הקב״ה איך מדותיו הם טובות ושלימות ומשלם שכר טוב ליראיו. וזהו מדת החסידים, אשר יקרה להם טוב - מתדבקים אל הקב״ה על הטובות והאמת שעשה עמהם. וזהו קריאת שמע, שבו נזכר יחוד מלכות שמים . ואהבתו. וראוי היה לקרות קריאת שמע כאשר בא אליו יוסף אחר הצער הגדול אשר היה לו בעבורו, ועתה ראה אותו מלך, היה אוהב את הקב״ה אשר עושה לו זה, וקיבל מלכותו ואהבתו ויראתו, וזהו נכון למבין. עכ״ל.

והנה, איתא במדרש תנחומא (כי תשל - סימן י״ד, וכ״כ שם נפרשת רלה סימן ט״ז, והוזכר נסנהדרין לג. ורש"י ד"ה ברוק טבעו): "לך ה' הצדקה ולנו בושת הפנים" (דניאל ט' ז'), א"ר אלעזר, מי אמר הפסוק הזה? חנניה מישאל ועזריה אמרוהו. בשעה שעלו מז הכבשז, נתכנסו כל אומות העולם, שנאמר (דניאל ג' כ"ן) "ומתכנשים אחשדרפניא סגניא ופחותא והדברי מלכא וגו'", ועמדו ורקקו לישראל בפניהם ואמרו להם "אתם ידעתם שאלקיכם עושה נסים ונפלאות כאלו, וגרמתם לעצמכם להחריב את ביתו!" ורקקו בפניהם עד שעשו כל גופם רוק. והיו חנניה וחביריו מגביהים פניהם למעלה וצדקו את הדין, ואמרו ״לך ה׳ הצדקה ולנו בושת הפנים". עכ"ל. הרי שגם האומות יודעים זאת שכאשר האדם מכיר בגבורת הי"ת ובנפלאותיו שזה מחייבו ליזהר ביותר במצוותיו. (כנלענ״ד).

וכן שמעתי מפי הג"ר מאיר כאלאווייציק זצ"ל (כמדומני בשניעי של פסח שנת ה'תשס"ח) 70 לפרש מה שאומרים בתפילת ערבית "וראו בניו גבורתו שבחו והודו לשמו ומלכותו - "ברצון קבלו עליהם", דהיינו כאשר האדם רואה גבורת ה' צריך להעשות "פרימער" לקבל עליו עול מלכותו יתברך וליזהר במצוותיו ביתר שאת וביתר עוז. עכ״ד.

ביד חלשים", מחוייבים אנו להודות לאלקינו מרחם, ולא להוציא הימים הקדושים האלה בשחוק וקלות ראש<sup>71</sup> ומשתאות של רשות ויין ענושים המורם מהם, יום ולילה לדרוש אל המתים, גיעול הקרטי"ן להפסיד ממון ולפרוק עול תורה ומצוות, ואדם לא זכר אם יש תורה בעולם. אוי להם, כי גמלו לנפשם רעה. הגמול הזה מקוה ה' תחת אשר הצילנו ועשה נסים ונפלאות, לאבד הימים האלו בשאט בנפש בדבר שמכעיסים בו לאשר עשה לאבותינו ולנו הנסים ופורקן?!

ואם הראשונים היו עושים סעודות, היו מעטרים אותם בשירות מעשרים סעודות ותשבחות, כי כל שולחנות מלאו יראת ה' ושמחת הנסים והנפלאות, ובפיהם ירצו "זה היום עשה ה' נגילה ונשמחה בו".

והנה, אלה העוסקים בשחוק וקלות ראש בימי החנוכה. זה דומה לאיש שהמלך הטיב עמו, ובו בפרק זה מכעיסו, דהגם שהמלך מרחיב הזמן, ודאי ענוש יענש לעוברי רצונו, וכמו שאמרו בזוהר חמאן אנפי מלכא נהירין ולא

וילבש כלל"א דמילתא, כי בימי חנוכה יזהר האדם לשמרם בקדושה וגילו ברעדה, אלו הן הגולי"ן, שמחה של מצוה אוכלים מן התורה, סעודה מוקפת נר מצוה ותורה אור, יקומו ויספרו לבניהם סיפור הנס וחיובנו לעבוד עבודתו (וע"ע לקמן סעיף קנ"ח-קס"א). ואם יטייל איזה שעה, גם בזה יכוין לבריאות הגוף לעבודתו. עכ״ד.

נפש משיבת נפש כתב כתב כתב בשנין שחוק וקלות ראש: כתב בספר משיבת נפש  $^{71}$ [למוהר"י לוריא ז"ל, מחכמי אשכנז לפני חמש מאות שנה] (פרשת כי תלא) שתלמיד חכם, לעת השמחה, כגון מועדים ושמחת חנוכה ופורים וסעודת נשואין וברית מילה, יזהר העם קודם המעשה שלא ינהוג קלות ראש מתוך השמחה, ויהא מורא שמים עליהם וישבחו ה׳ במורא ובאימה. עכ"ד.

ומצאתי בספר עוד יוסף חי (עמ' קל"ו) שמהרי"ץ דושינסקיא ז"ל הזהיר תלמידיו בחנוכה שלא לשחוק ח"ו כנהוג, שלא לבלות הזמן היקר במושב ליצים במשחקים שונים, וכתב להם: הנני אוסר כל מיני שחוק, וכל הבחורים יחתמו על האיסור. ואף אם באמת התלמידים אין צריכים לזה, כי יוכל להיות שאף לא עלה על דעת אחד מהם שישחקו, מ״מ אני עושה זאת בתורת מחאה בשביל אחרים הקרובים והרחוקים לדעת גודל האיסור בזה. כי הן אמת שבפורים די באזהרה גרידא, כי אם ישחוק הלא יהי׳ מלתא דעבידא לגלויי. וחמיר בעיניו, אבל בחנוכה יש אפשרות שישחקו במקום שאיז רואים. על כז אני . מקפיד שכל אחד ואחד יחתום את האיסור. ואפילו לראות האיך אחרים ח״ו ישחקו, אסור להם, כי זה עוד יותר גרוע - אינו נהנה ואעפ״כ מבטל הזמן. והעיקר שכל אחד ואחד יזרז את חברו להוסיף בשקידה ולבוא אל השיעור שאלמוד בכל לילה [בחנוכה], ואז תזכו להארת עינים בתורה ויאירו דלכם הנרות חנוכה בנר מצוה ותורה אור לעד לנצח נצחים כהי"א. עכ"ד. וע"ש בספר עוד יוסף חי שכתב שאכן עלתה הדבר בידו והיה מפורסם שבישיבתו אין פרץ ואין יוצאת נגד אזהרתו, ואף בחנוכה לומדים השיעורים תמידים כסדרן עוד ביתר שאת, ולא נצרכה אח״כ אף לאזהרה, כי הכל ידעו מזה מזמן לזמן, ועסקו בתורה בימי האורה כראוי וכנכון. עכ״ד. וע״ע בסעיף ל׳-ל״ב.

כח. ובסידור יעב"ץ (שער ניקנור - מנורת זהב - אות ב") כתב: אוי להם לטפשים אוי לאנשים המאבדים ומי המאבדים אותם הימים והלילות המוקדשים לה׳ במלאכת השחוק, לילה ויום לא ישבותו, כאילו מצווים ומוזהרים על כך. וכמה קלות ראש נמשך מזה, "עברו תורות חלפו חוק" (ישעיה כ"ד ה"). עכ"ל.

כמ. וכ"כ החיד"א ז"ל במקום אחר (ענודת הקודש - מורה נאנגע ט' אות ש"ג) להזהיר על השחוק וקלות ראש, וז"ל: לא יוציא הימים האלה המקודשים בשחוק וקלות ראש, כי בימי נסים שחייבים להודות לשמו יתברך - במקום הודאה איך יחטא ואשם. ולמי שיש לו לב יספיק זה. עכ"ל. וע"ע בשו"ת חות יאיר (סי׳ הכ״ו - באמלע התשובה).

### תלמוד תורה

ל. בספר של"ה הקדוש (מסכת תמיד - פרק דרך חיים תוכחת מוסר) כתב תוכחת מוסר לחנוכה, וז"ל: יחשוב שעיקרו (של חנוכה) נתקן להלל ולהודות לה' יתברך על כי היונים חשבו לבטל תורה ומצוות, אם כן הימים הקדושים האלה ראויים ביותר להתמדת תורה מבשארי הימים, כי תלמוד תורה כנגד כולם. ובעוונותינו הרבים רוב העולם נוהגים בהם ביטול תורה והולכים אחר ההבל.<sup>72</sup> ומה שרבותינו הקדמונים פסקו ישיבה בימים ההם (בימי החנוכה), עשו בשביל הנערים שיחזרו ויחזרו על תלמודם מה שלמדו שיהיה שגור בפיהם. על כז, השומע ישמע ויתעורר בימים ההם ביתר שאת בתורה ובמצוות. עכ"ל.

לא. בחנוכה הזהיר החתם כופר ז"ל להתעסק בלימוד תוה"ק יותר מבשאר ועוד, כי בהנוכה נמסרו הימים, והקפיד מאד על זה שמבלים ימים אלו בהבלי שחוק, כי אמר שעצת היצר הרע הוא להפריע את העם מעבודת ה' ומתלמוד תורה בימי חנוכה אשר תקנו לנו חז"ל להודות ולהלל: והלימוד הוא ענין גדול בזמן הזה. כי אז נמסרו סודות התורה למשה רבינו ע"ה". (מנהגי חתם סופר - ט' א'). ועיין לעיל בהערה 29 מהאלשיר ז"ל.

שמחת חנוכה לב. ומהרש"ל ז"ל (שו"ת מהרש"ל סי פ"ה - הוגא בניאור הלכה סי מר"ע ד"ה ונוהגין) כתב: מצוה לשמוח בחנוכה, ומשום הכי קראו יום טוב, והן ימי שמחה, וכן פסקו הרמב״ם והמרדכ״י ארוך וכו׳. וראה שהשמחה תהא מעורבת ובלולה

מקביעותך

<sup>72</sup> כתב מהרי"ץ דושינסקיא ז"ל (הועמק נספר עוד יוסף סי - עמ' קל"ו): מי הוא זה ואיזה הוא אשר ירחב עוז בנפשו לבטל בעת הזאת דייקא שנעשה לנו נס ופלא את הזמן היקר בלי תורה ויראה, הלא נס חנוכה נעשה לנו עבור תורה שבעל פה, כמבואר במפרשים (עיין בהערה 50), וא"כ עוד צריכים להוסיף בלימוד התורה לחזור על משנתו, וכו'. עכ"ד, וע"ע

<sup>73</sup> כנראה שמקורו מדברי המקובלים. (הגר"ח קניבסקי שליט"א - הוצא ב"אולרות הסופר" [לונדון] הובד י' עמ' ל"ו).

בשמחת תורה, ואל תבטל מקביעותר. עכ"ל, וע"ע לקמז (סעיף ל"ז) מהפרי מגדים.

# ללמוד עניני חנוכה →

לג. מצוה לדרוש ענין פסח בפסח ועצרת בעצרת וחג בחג (מגילה ד.), כן ענין חנוכה ופורים וד׳ פרשיות. (של"ה - פרשת תלוה - תורה אור ג׳, וכן מצואר במסכת מגילה 10).

ר פרשת מקן (פוף פרשת מקל בספר בשנת תקכ"א) (סוף פרשת מקן (ועיין בספר הוד להג"ר יהודה עייאש ז"ל (נפטר בשנת תקכ"א) דרוש לסנוכה - דף נ״ב טור א׳) שכתב שהיה להם מנהג שהונהג מימות הקדמונים האיתנים מוסדי ארץ נוחי נפש. לדרוש ברבים בשבת שלפני חנוכה ולהודיעם משפט נר חנוכה איש וביתו, ולפרסם הניסים הנעשים בימים האלה).

לר. העיד רבי שמעון בן אלעזר משום רבי שמעון בן חנניא, כל הקורא פסוק ימוד עניני דיומא חביבה בזמנו מביא טובה לעולם, [שנאמר (משלי ט"ו כ"ג) "ודבר בעתו מה טוב"] ומנהדריו ה6.). על כז. הזהרו ללמוד בימי ניסז פרק ערבי פסחים וכו'. וכז בחנוכה הלכות חנוכה, וכו', כפי אשר תוכלון שאת, כי זו התורה היא ביותר חביבה, ומביאה לידי מעשה כהוגן, ותורה זו חביבה במאוד מאוד לפני הקב"ה, כי יפה היא ובזמנה היא. (של"ה - מסכת שנועות פרק נר מלוה).

ובשיר השירים רבה (פרשה מ") איתא: "נאון לחייד בתורים" (שיר השירים מ') י), בשעה שקורין בדברי תורה בתוריהן, הלכות פסח בפסח הלכות עצרת בעצרת הלכות החג בחג וכו׳. עכ״ל. ופירש יפה כוד שטעם התנאותם. כי "דבר בעתו מה טוב".

> בענינו של יום יתיםד

לה. ועוד. הלומד הלכות בעיתם. פסח בפסח עצרת בעצרת וכו' הלכות חנוכה בחנוכה וכו׳, חשיב לימודו הלכה למעשה, ועל ידי כן יתייסדו בלבו ולא ישכחם. (בן יהוידע - עירונין נד.).

> ע"י הלימוד ישועות הי

לו. ועוד תועלת מצינו במדרש שיר השירים רבה (פרשה א') וז"ל: "נזכירה דודיך מיין" (שיר השירים ה' ד"), מיינה של תורה (תורה נמשלה ביין (יפה קול)) - כגון הלכות פסח בפסח, הלכות עצרת בעצרת, הלכות חג בחג. ע"כ. וביפה קוד פי׳ שהכוונה בכאן שמסיבת התורה אנו זוכרים אהבתך וחסדיך עמנו, והיינו ע"י דרישת הלכות פסח בפסח. כי אז אנו מזכירים הטובות והישועות שעשית לנו בזמנים האלו. עכ"ד.

> ומועיל לקיום מצוותיה

והנה, זכרון הטובות והישועות של היום טוב חוזר ומועיל לקיום מצוותיה בשלימות, כמש"כ השל"ה (מס׳ סוכה - פרק נר מלוה): היא עבודת הי"ת שיזכור מעין המאורע, כי זכרון חסדו של הקב״ה שעשה עם אבותינו ועמנו היא עבודה שלימה, שאנו זוכרים חסדיו ומשבחים לפניו בקול ובנעימה, ולשיר לפניו בשיר ומזמורים למי שעשה לאבותינו ולנו את כל הנסים האלו, הוציאנו מעבדות לחירות ומיגון לשמחה וכו', ולא נהיה כפויי טובה, כי בזכרינו חסדו ונפלאותיו, נעבוד אותו יותר בזריזות, ונעשה המצוות שקבע בנו שהם לזכרון יותר בזריזות ובדקדוק. עכ״ד השל״ה. וכ״כ בדרשות ר״י אבז שועיב (פרשת לו ולשנת הגדול) שע"י שזוכרים הנסים הגדולים שעשה ה" עמנו. אז המצוות נעשים יותר בזריזות ובשלימות. עכ״ד.

### תורה תפילה וגמילות חסדים

לז. כתב הפרי מגדים (או״ח סימן תר״ע - נאשל אנרהס): עיין ב״ח (או״ח תר״ע ס״ח ד׳) שהתרשלו בעבודה כו׳. ושלשה עמודי עולם, תורה, ועבודה, וגמילות חסדים בממון ובגוף. ובטלו את ישראל בתורה ועבודה, כמו שכתבתי בספר המגיד שלי "להשכיחם תורתך", זה מחמת קנאה - אין חכמה כחכמת התורה. ואמנם להעבירם מחוקים, שאדרבה עכו״ם מונין ישראל ואנו משיבים שאנו חייבים לעשות רצון מלך מלכי המלכים הקב"ה, "חוקי רצונך", ועל זה נקראים "זדים" בלי שום שוגג. "וזדים ביד עוסקי תורתך", על דרך "אשר קדשנו במצוותיו וצונו לעסוק בדברי תורה", שנצטוינו לעיין ולפלפל בה. אם כן, לא זו שמסר הזדים ביד המדקדקים בחוקים ביותר, אף זו מסר אותם בעוסקי תורתך וששים בפלפולם, כמאמר החכם כי מי שלא טעם טעם שמחת התרת הספיקות לא טעם טעם שמחה מעולם. ושם הארכתי. ומפני זה אנו מחוייבים בימי חנוכה ללמוד תורה, ועבודה בלב - זו תפילה והודאה, וגמילות חסדים בממון וגוף. עכ״ד.

# צדקה - צדקה לעמלים בתורה

לח. בספר יכוד ושורש העבודה (שער י״ב סוף פרק ה׳) כתב שיש מעלה בנתינת הצדקה בשמונת ימי חנוכה יותר מכל השנה, וז"ל: הובא בספרים כי ימים בתינת צוקה בחנוכה יותר אלו מסוגלים מאד לתיקון פגמי נפשו בנתינת הצדקה, וביחוד ללומדי תורה מככל השנה - להחזיקם. ובודאי מי שיעיין בזוהר הקדוש ובתקונים ובכתבי האר"י ז"ל ויתבונו שורש הדברים בימים אלו במדות וספירות העליונים הקדושים, גם גודל קדושתן שנקראים "מועדים" ונכללים בפסוק (ויקרא כ"ג ג") "אלה הם מועדי", ואז יתבונן ג"כ גודל מעלה של התיקון נתינת הצדקה בימים אלו. וגדול המעשה יותר מן העושה<sup>74</sup> (נ״ב ט.). עכ״ל, וע״ש עוד.

למ. כתב המגן אברהם (או״ח ריש סימן תר״ע, הובא במשנה ברורה תר״ע סוף ס״ק א׳): נוהגין הנערים העניים (במשנה ברורה כתב סתם "העניים", ולא "הנערים העניים") לסבב בחנוכה על הפתחים, ובספר חנוכת הבית כתב טעם לזה. 25 עכ"ל.

לסבב על

<sup>74</sup> כתב בספר ערוך השולחן (יורה דעה סי׳ רמ״ז סעיף ה׳): קבלתי כי על ידי שהאדם מאסף צאצאיו מעניות צדקה [לעניים] מאחרים, עי"ז מציל את דורותיו מלחזור על הפתחים. עכ"ל.

וכתב: מנהג זה בשם המגן אברהם, וכתב: <sup>75</sup> ובדרשות חתם סופר (דף ס"ס טור ג' ד"ה כמנ) הביא מנהג זה בשם המגן אברהם, וכתב: נראה כדי שיכנס ויצא העני בין מזוזה לנר "ויהי נעם ה' אלקינו עלינו", כי "נעם" ר"ת נ'ר ע'ני מ׳זוזה. ״בכל לבבך״ יחוד ה׳ במזוזה, ״בכל נפשך״ בנר ה׳ נשמת אדם, ״בכל מאדך״ צדקה לעני, יברכך ה׳ בגלל הדבר הזה. עכ"ל.

מ. ובספר נוהג כצאן יוםף (הל' חנוכה - אות י"א, הובא בספר מועד לכל חי - סימן כ"ז אות ע"ג) כתב: בקהלות הולכים עניים לדפוק על פתחי נדיבים, וכתב מגן אברהם דאין למחות בידם. וכן ראיתי נוהגים. ונראה לי המנהג, דהוי קצת דומה לפורים כיון שנעשה ג"כ נס בו ביום. עכ"ל.

> מתנות בחנוכה

מא. ואשרי אדם שנותן למלמד של בניו כמו פורים, וכן לתלמידי חכמים מתנות למלמדי בניו הנצרכים יותר, ולפחות לרגילים אצלו דנכנסים בתוך ביתו. ויזכה בזה דהון ועושר בביתו וצדקתו עומדת לעד, דככה יעשה מדי שנה בשנה לא פחות ול"ו יותר, אמן כן יהי רצון. (מועד לכל חי - סימן כ"ז אות ע"ג).

מב. ובספר פלא יועץ (ערן "פוריס") כתב: לפי סודן של דברים, בחנוכה ופורים ראוי להרבות בצדקה עם עמלי תורה, שהימים האלה הם בסוד נצח והוד תמכין דאורייתא, כמבואר בדברי רבינו האר"י ז"ל. עכ"ד.

#### יש להרבות באהבת ישראל בחנוכה →

מג. מצינו שגם מימות עולם שימים אלו הם מעותדים לשנאת חנם. שהרי מצינו בבראשית רבה (כ"ב ז") שקין הרג את הבל בחנוכה, ע"ש, גם בנזר הקודש (שס). ומזה נלמוד להרבות באהבת חברינו בימים האלה יותר משאר ימות השנה. (זכר דוד - מאמר ג' פרק ל' - דף רפג:). וע"ע לעיל הערה 43.

# לתקן דברים הגורמים לשכינה שתםתלק מישראל -↔

מר. עיין לקמן (סעיף קל״ז) שהיונים רצו שלא תהא השכינה שורה בישראל. הקב"ה עשה ובאמת באותו זמן שנעשה בית המקדש עבודה זרה, שהרי שקצו אבני מזבח ועשו בו תקרובת ע"ז, מסתמא נסתלקה השכינה משם. והקב"ה ברחמיו ורוב חסדיו הראנו אות לטובה בנס השמן כי עדיין חיבת הקודש מכשרת הבית הזה ושחזרה השכינה להיות שורה בבית הזה, ובאותו הזמן היו שבעים מזיו השכינה, מעין עולם הבא שאין בה לא אכילה ולא שתיה, רק צדיקים יושבים כו' (נרכות יז.), (ע"ש באריכות).

שכינתו

וא״כ בימים הללו ראוי ליתן לב לתקן כל הדברים הגורמים לשכינה האלו יש לתקו שתסתלק מישראל, שזה היה כוונת היונים. והנה בעוה״ר בעת הגלות אפס הגורמים סילוק מקום להשראת השכינה, כי חרב בית מקדשנו, והקב"ה ברחמיו השאיר לנו שארית. וכתיב (יסוסאל י"ל ט"ו) "ואהיה להם למקדש מעט ובארצות אשר באו שם]" - אלו בתי כנסיות, ושם השכינה שורה. ואלו המדברים בבית הכנסת, אויר מטמא אויר מורד במלכו של עולם בהיכלו ולפניו גדול מזה, וזה מטמא אויר הקדוש - דוגמת היונים שטימאו המזבח, כי זה מעמיד צלם בהיכל, כי בכל עבירה נעשית קליפה ורוח הטומאה. ובעוה"ר נתפרץ הדבר מאד. (דרושי הצל"ח - דכוש ל״נ׳.

שלהצ

# בימים האלו יש יתרון לנשים בבחינה שלהן למעלה

מה. כתב הרב בן איש חי ז"ל (עטרת תפלחת - כתר תלכות ר"ו): בראש חודש וחנוכה ופורים יש בבחינת הנשים (ובספר בן יהוידע (שנת כג: ד"ה הרגיל) הביא מהאר"י ז"ל בשער הכוונות כי בחנוכה עיקר התוספת וההארה למעלה הוא בשורש האשה ולא האשה תלבש בשורש האיש). לכן צריכין הם להחליף בגדיהם, ולא ישארו בבגדי חול. גם תפשישיה אשה שיש לה תכשיטין של זהב, תלבשם באלו הימים, להורות על יתרון שיש באלו הימים בבחינה שלהם למעלה. עכ"ד, וע"ע לקמן סעיף קט"ז. וע"ע בסעיף ק"נ מהב"ח.

ראה לקמן בענין משתה מו. ראה לקמן פרק ח' באריכות בענין משתה ושמחה בחנוכה. ושמחה בחנוכה



פרק ד'

# שנמצות הדלקת נרות ש

שנות חביבה היא עד מאד – מצוה זו מן הגדולות ונוראות מזות המצות מזו. חנוכה, מפורסם נסיו, וכבר הוא גלוי לכל ישראל ע״י שנהגו בו המצות [של הדלקת נרות], והחזיקו בו כשל תורה. (ראש השנה ימ:, ורש״י ד״ה דמפרסס). וע״ע בהערה המנה ימ:.

מח. כתב הרמב"ם ז"ל (הל' סנוכה ד' י"ב): מצות נר חנוכה, מצוה חביבה היא עד מאד, וצריך אדם להזהר בה כדי להודיע הנס ולהוסיף בשבח האל והודיה לו על הנסים שעשה לנו. אפילו אין לו מה יאכל אלא מן הצדקה, שואל או מוכר כסותו ולוקח שמן ונרות ומדליק. עכ"ל.<sup>77</sup>

קדמונינו מסרו נפשם על מצות נר

ממ. הבט נא וראה שקדמונינו מסרו עצמם על מצות נר חנוכה, כמבואר במדרש איכה (6' מ"ה) ובתחילת אסתר רבה (פססיס ג') ובגמרא ירושלמית דסוכה (ה' 6'), שבימי טרכינוס ילדה אשתו נער בליל ט' באב, והיו כל ישראל אבלים. נשתתק הולד בחנוכה. אמרו ישראל "נדליק או לא נדליק?" אמרו "נדליק, וכל מה דבעי לימטי עלן ימטי", וכו', ע"ש. "ה (זכר דוד - מחמר ג' פרס צ'ה - דף רפט.).

<sup>76</sup> המצוות דרבנן מורים על ישראל שהם אוהבי הי"ת: במסכת עירובין (כל:), "חדשים גם ישנים דודי צפנתי לך" (שיר השימים ז' י"ד), אמרה כנסת ישראל לפני הקב"ה "הרבה גזירות גזרתי על עצמי יותר ממה שגזרת עלי, וקיימתים", [ע"כ]. וביאור ענין זה, כי ישראל אומרים שיש להם מעלה עליונה כאשר הם שומרים מצוות שגזרו חכמים, כי מצוות התורה גזר עליהם הקב"ה עד שהם מוכרחים לקיימם; ואע"ג שאמרו (שמות כ"ד ז") "עשה ונשמע" והקדימו "נעשה" ל"נשמע", סוף סוף המצוות הם גזירה מן ה' יתברך, והדבר שהוא גזירה אינו כמו דבר שהוא עושה מעצמו, שדבר שהוא עושה מעצמו מורה על שעושה המצוה מאהבה, והוא כמו האוהב שחפץ לעבוד לאחד בשביל אהבתו אותו. אבל העובד מיראה, די שיקיים מה שגוזר עליו, אבל אינו מבקש ואינו חפץ שיגזר עליו מצוות. לכך המצוות שגזרו ישראל על עצמם, והם אותם שהם מדברי סופרים, מורים על ישראל שהם אוהבי ה' יתברך. (נר מצוה [למסכ"ל ז"ל] חלק נ"). וע"ע בספר שערי תשובה ישראל שהם אוהבי ה' יתברך. (נר מצוה [למסכ"ל ז"ל) חלק נ"). וע"ע בספר שערי תשובה ישראל שהם אוהבי ה' יתברך. (נר מצוה [למסכ"ל ז"ל) חלק נ"). וע"ע בספר שערי תשובה ישראל שהם אוהבי ה' יתברך. (נר מצוה ב"ל מדבר מיראה).

<sup>77</sup> וכ"כ ב**שלחן ערוך** (לו"ס סרע"ל ל") בקיצור: צריך ליזהר מאד בהדלקת נרות חנוכה, ואפילו עני המתפרנס מן הצדקה שואל או מוכר כסותו ולוקח שמן להדליק. עכ"ל.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> ועיין ביפה ענף על איכ״ר שם, וכ״כ ביפה מראה על הירושלמי שם, דטעם שמצות נר חנוכה לא הגינה להם להצילם באותה מעשה, משום שלא היה להם לסמוך על הנס, כמ״ש בקדושין (מ:) דהיכא דשכיח היזקא לא סמכינן על הנס, והא קביע הזיקא. ועוד, שנתחייבו לפני המקום לפי שחזרו למצרים, הלכך לא עמדה להם זכות מצות חנוכה, דומיא למה שאירע לישראל בפלגש בגבעה, שנענשו על שלא מיחו בפסל מיכה, אע״פ שאז היו עסוקים במצוה.

ראוי לעשות נ. כתב מהר"ל ז"ל (נר מזוה ס"ב): המצוה שקבעו חכמים על הנס, כדי לתת המצוה הודאה ושבח אל מי שעשה לנו הנס, ראוי שתהיה נעשה בשלימות הגמור, הגמור אחר כי הוא יתברך הפליא עמנו לעשות, ואיך לא נעשה המצוה שקבעו על זה שנקבעה לשבח בשלימות הגמור. עכ"ל.

מצוה זו היא מן הגדולות ונוראות

נא. ובספר סדר היום (סדר הנוכה) כתב: מצות חנוכה זו, אל תהי קלה בעיניך מפני שהיא מדברי סופרים, כי היא מן הגדולות ונוראות, כי בזמן הזה הקב״ה גמלנו רב טוב והציל את נפשינו ממות ולא נתן למוט רגלינו ביד מבקשי רעתינו. וכל המזלזל בענין זה נראה שכופר בטובה שהטיב עמנו אלקינו יתברך ויתעלה ואינו משמח בשמחת ישראל ואינו חושש בגאולתם ובנחמתם ח״ו. וכן הענין בענין מצות פורים שהיא מדברי סופרים. עכ״ל.

הקב"ה מסכים על מצוות

ואיתא במדרש תנחומא (נשא סי׳ כ׳ט) לגבי מצות נר חנוכה: לא יאמר אדם איני מקיים מצות זקנים הואיל ואינן מן התורה; אמר להם הקב״ה ״בני, אין אתם רשאין לומר כך, אלא כל מה שגוזרים עליכם תהיו מקיימין, שנאמר (דכמים י׳ י׳א) 'ועשית על פי התורה אשר יורוך'. למה? שאף על דבריהם אני מסכים, שנאמר (אינ כ׳נ כ׳ס) 'ותגזר אומר ויקם לך׳". עכ״ל.

ובמסכת שבת (כג.) איתא, מאי מברך [על נרות חנוכה]? מברך "אשר קדשנו במצותיו וצונו להדליק נר של חנוכה". והיכן צונו? רב אויא אמר, מ"לא תסור" (דנריס י"ז י"6). רב נחמיה אמר, "שאל אביך ויגדך זקניך ויאמרו לך" (דנריס ל"ז ז").

# מוסיף והולך - טעמים בזה

נב. בכל לילה כל אחד מוסיף והולך נר אחד, עד שבאחרונה ידליק כל אחד שמונה נרות, כי זה הוא הידור למצוה, שבה ידעו ויזכירו הכל כמה ימים יצא[ו] בהתמדות ותוספת הנס, וכשיזכירו ימי משך ותוספת הנס שהיה זמן רב, יש בו פרסומי ניסא ושבח יותר לה' יתברך ויכולתו הגדולה. ועוד, שמעלין בקודש ואין מורידין. (לבוש או״ח מכע״א נ׳, וע״ שמס כא:).

, מעם שתיקנו חכמים הידורים דוקא רמצוה זו

נג. תנו רבנן, מצות חנוכה, נר איש וביתו. והמהדרין, נר לכל אחד ואחד.
והמהדרין מן המהדרין, בית שמאי אומרים, יום ראשון מדליק שמונה,
מכאן ואילך פוחת והולך; ובית הלל אומרים, יום ראשון מדליק אחת, מכאן
ואילך מוסיף והולך. (שבת מ:). וכתב בספר בית הלוי (למנומי): הא דמצינו
במצוה זו הידור ויותר הידור, הנראה, משום דעיקר הנס תכליתו היה רק
משום הידור מצוה לחודא, ולא משום עיקר המצוה, דהרי היה בפך שמן

<sup>79</sup> רמז מן התורה דמוסיף והולך: כתב בספר הרוקח (הל' סנוסה - סימן וכ"ה): "וידבר משה את מועדי ה' אל בני ישראל" (ויקלה כ"ג מ"ד), וסמיך ליה (ויקלה כ"ד כ") "ויקחו אליך שמן זית זך כתית למאור", רמז לחנוכה - שמן זית זך מן המובחר, ואמר (שס) "להעלות נר" (שס שס ד') "יערך את הנרות", ללמד לילה ראשונה "נר" אחת ואחר כך "נרות". עכ"ל.

להדליק בו לילה אחת והרי היו יכולים לעשות פתילות דקות ביותר שתהיה הפתילה חלק שמינית מן מה שהיה רגיל להיות בכל יום מקודם, והיה מספיק לשמונה ימים, והיה מקיים עיקר המצוה, דהרי אין שיעור לעובי הפתילות, וכל הנס היה רק משום הידור מצוה - שיהיו הנרות יפים כמו שהיו מקודם. ועל כן תיקנו חכמים במצוה זו הידורים יותר מבכל מצוה. עכ"ל.

#### לשים חייבות בנר חנוכה →

נר. נשים חייבות בנר חנוכה (אע"פ שהוא מצות עשה שהזמן גרמה, ותקנת חכמים כעין דאוריתא תקון (מוספוס הלח"ש שס)), שאף הן היו באותו הנס (שגזרו יוונים על כל בתולות הנשואות להיבעל לטפסר תחילה (וראה הערה 11 ממגילת תענית); ועל ידי אשה נעשה הנס (לש"י), דאמרינן במדרש דבתו של יוחנן האכילה לראש האויבים גבינה לשכרותו וחתכה את ראשו וברחו כולם (ל"ן - על הלי"ף שס)). (שבת כג., וכ"כ נשלמן ערוך או"ס מלע"ה ג').

# נקבע המצוה משתשקע החמה שהוא זמן המורה על הנסים

נה. כתב מהר"ל ז"ל (נר מנוה מ"ב) שזמן ההדלקה הוא אחר שתשקע החמה, מפני שהדלקת הנר הוא בשביל שעשה הי"ת להם נסים בנרות, והיום הוא מיוחד להנהגת העולם בטבע ובמנהגו, והתחלת הלילה שהוא אחר היום מורה על הנסים שאחרי הטבע, והלילה הוא מיוחד ביותר לנסים. ודבר זה מבואר בכמה מקומות, כי הלילה הוא מיוחד לנסים. ולכך אחר היום ששקעה החמה ראוי להדליק הנרות על הנס שעשה עמהם, והוא אחר הנהגת הטבע. וכו'. וכן אמרו חז"ל (עירונין מה.) לא איברי סיהרא אלא לגירסא, וכל זה מפני כי התורה אינה טבעית, רק היא תורה אלקית. לכך, אחר שקיעת החמה הדלקת הנרות. עכ"ד.

# פרסומי ניסא - פרסום הנס גופא הוה הלל והודאה

נו. כתב בספר בינה לעתים (מ־6 זרוט י׳ט - זרוט כ׳ למוכה): לא הוקבעו הימים הללו כי אם להלל ולהודות בהדלקת הנרות. עכ״ל. ולענ״ד נראה לבאר מש״כ ״להלל ולהודות בהדלקת הנרות״ - דעצם ההדלקה, שהיא לפרסם הנס, זו היא הלל והודאה, וכעין מה דאמר ר׳ נחמן במסכת מגילה (מגילה יד.) לא אמרינן הלל בפורים דקרייתא זו הלילא, ופירש הלבוש ז״ל (מורס מכל״ג ג׳) דקריאת המגילה היא ההלל, שאין ההלל אלא שיר ושבח על הנס, ואין לך שיר גדול מקריאת המגילה, שמפרסמים הנס לשבח לשם יתברך שהצילנו, [עכ״ד], וה״ה לענינינו, פרסום הנס ע״י הדלקת נרות חנוכה, היא גופא הוה כהלל והודאה על הנס ןאבל לא די בזה, אלא צריך לקרות את ההלל ג״כ, עי׳ לקמן כהלל והודאה על הנס ןאבל לא די בזה, אלא צריך לקרות את ההלל ג״כ, עי׳ לקמן

סעיף קפ״ה]. ושוב מצאתי כדברים האלו בספר קול יהודה (פוף פרשת מקן - דרוש למנוכה - דף נ״ג טור נ״) שכתב: פרסום הנס, הוא עצמו נקרא זמר והילול. עכ״ל.80°

מעם שנר חגוכה עדיף מקידוש של שבת אף שהוא זכר ליציא"מ שהוא ג"כ מעשה נסים

נז. ועוד כתב בספר קול יהודה (סוף פרטת מקן - זרוט למטכה - דף כ"ג טור כ"-ג"): כל כך עדיף פרסום הנס ויפה כחו, הוא מה שאמרו ז"ל (שנת כג:) נר חנוכה וקידוש היום, נר חנוכה עדיף משום מפרסומי ניסא. אע"ג דקידוש היום יש לו רמז מן התורה, וגם שיש בקידוש היום זכר ליציאת מצרים אשר הוא ג"כ מעשה נסים, אעפ"כ מקדימין נר חנוכה משום שהנס דידה אינו מפורסם בכתובים כמו שמפורסם סיפור יציאת מצרים. וזהו שדקדקו ז"ל בדבריהם ואמרו "פרסומי ניסא עדיף", ר"ל דבר שהוא נסתר ואנו עושין מעשה כדי לגלותו ולפרסמו לעיני הרואים, הוא עדיף, דהמצוה היא בפרסום דבר שאינו ניכר, שבזה מודעת גדולת יכולתו יתברך ויתעלה. עכ"ד, וע"ש עוד.

#### שמפרסמים נס זה בפומבי, דלא כשאר נסים -↔

נח. כתב בדרשות חתם מופר (זף ס"ד טור כ" ד"ה נמדרש): במדרש, "הדודאים נתנו ריח" (שיר השירים ז" י"ד), זה ראובן בשעה שהציל את יוסף, "ועל פתחינו כל מגדים" (שס), זה נר חנוכה שעל הפתח. וי"ל ההמשך כך, דיש להבין מ"ט קבעו הנר על הפתח ברשות הרבים כדי לפרסם הנס ביותר, ולא סגי להו כעין פרסום נס דאורייתא באכילת פסח וסיפור יציאת מצרים ומגילת אסתר שנעשה בתוך הבית, ולא על פתח הבית מבחוץ. וי"ל דשאני התם שהנס בעצמו היה גלוי ומפורסם לכל העמים, וגם הנס בעצמו אינו מראה חיבתו

<sup>80</sup> רמזים בהדלקת נר חנוכה בנוגע לכבוד שמים, ולנצחוננו, ולביטול גזירת הרשע על ר"ח שבת ומילה: תנו רבנן, מצות חנוכה נר איש וביתו. והמהדרין, נר לכל אחד ואחד. והמהדרין מן המהדרין, בית שמאי אומרים, יום ראשון מדליק שמונה, מכאן ואילך פוחת והולך; ובית הלל אומרים, יום ראשון מדליק אחת, מכאן ואילך מוסיף והולך. (שבת לה:). ובספר יד יופף (מקן - זרוט צ׳ - דף ע׳צ טור לי) כתב: הנס הזה שאירע בזמן הזה בכ"ה בכסלו היה כבוד ונצחון נוגע לאל יתברך - במה שמסר גבורים ביד חלשים ורבים בחומתו של כהן גדול, ונצחון לאומה הישראלית - במה שמסר גבורים ביד חלשים ורבים ביד מעטים. ולכן מצות נר חנוכה נר אחד - רמז ל"איש וביתו", דהיינו השכינה, כמו שאמרו בזוהר והמפרשים ובפרט בעל צרור המור על פסוק (שמות לי) "איש וביתו באו", "איש" דהיינו השכינה, "ה' איש מלחמה" (שמות ט"ו ג'). באופן שמצות נר אחד רמז לשכינה. "וביתו", דהיינו בית דינו; או, "וביתו" היינו בית המקדש. שראוי שנתפוש לעשות זכר למה שנוגע לאל יתברך.

ו״המהדרין״ ורוצים להשלים הענין יותר ולדקדק יותר, רומזים ג״כ שבנס זה יש ריוח והצלה לכל פרט ופרט מישראל, ולכך עושין נר לכל אחד ואחד.

ו״המהדרין מן המהדרין״ שמונה נרות, כנגד שרצו לבטל מהם המילה שניתנה לשמונה. וביום הב׳ שבעה, רמז לשבת שהוא לשבעה, שרצו לבטל מהם שבת. ופוחת עד שביום האחרון מדליק אחד, רמז שרצו לבטל ראש חודש, שהוא מצוה להאמין באל אחד שאינו משתנה, ולא בצבא השמים; לכך מדליק אחד, להורות על אחדותו יתברך. וזה הרשע רצה לבטל מהם ר״ח שבת ומילה. עכ״ד.

של הסב"ה

עלינו כל כך, די"ל שעשה כן למען ידעו כל באי העולם כי ה' הוא אלקים אין עוד מלבדו, משא״כ בחנוכה שהנס של נרות היה בסתר בבית המקדש, ומי ראה וידע זה, רק הכהנים הניגשים אל ה׳, והרוצה יכחיש כל אלו, ואין כאן כבוד לשמו, ולא היה בכל זה שום צורך רק להודיע לנו חיבתו ורצונו עמנו. וכ"כ להדיא הראב"ד בספר דברי מלכות בית שני שחבר, ע"ש ווע"ע לעיל בהערות 49 ו-52). וא"כ מהראוי לנו לפרסמו ביותר ברשות הרבים

וזה אנו למדין ממדותיו של ית"ש כאשר הוא נוהג עם שומרי מצוותיו, דלהכי פרסם הכתוב בראובן "להשיבו אל אביו" (בראשית ל"ז כ"ב), הואיל וכך היה כוונת לבו של ראובן בסתר מחשבתו ולא נודע לאדם. פרסם עליו הכתוב. ואמרו במדרש (ויקלא רנה ל"ד ס") אילו היה ראובן יודע שעתידה תורה לכתוב עליו "להשיבו אל אביו", בכתיפיו הוו מייתי ליה. והרשב"א בתשובה (מ״א סי׳ מקפ״א) למד מזה מצוה לכתוב שם המתנדבים בעם על הפרכת וכלי הקדש (הוגא ברמ״א נשו״ע יו״ד סי׳ רמ״ט סי״ג). ומשם אנו למדים להעמיד על פתחינו נר חנוכה המגידים ומפרסמים ניסו של הקב״ה שבסתר.

וכן הוא נוסח התפילה, "ולך עשית שם גדול וקדוש בעולמך ולעמך ישראל עשית תשועה גדולה". וא"כ אחר שכבר נתקדש שמו וגם כבר נעשתה תשועה גדולה בישראל, תו לא היה צריך לשום דבר, ובכל זאת "ואחר כך באו בניך לדביר ביתיך", שהוא מקום סתר ואין רואה, "והדליקו נרות וכו"", ע"כ "קבעו שמונת ימי חנוכה". עכ"ד.

# שמפרסמים הנם דוקא בפתח, ולא כמקום אחר ברשות -הרבים - זכו לישועה בזכות צניעות נשי ישראל

נמ. כתב רבינו החתם סופר ז"ל (דרשות - דף ס"ד טור ג' ד"ה א"נ), למה דוקא על הפתח אנו מפרסמים הנס. ולא במקום אחר ברשות הרבים. וי"ל דהנה נס הזה נעשה תחילתו ועיקרו ע"י נשים צדקניות, יהודית עם האויב, ואחותו של יהודה מכב"י, ומדוע לא ניתן להן שום זכר בנס הזה. אבל נראה לי שראו חז״ל שזכו הנשים לזאת ההצלה שתיעשה על ידן בזכות צניעות שלהן ושמרן מצות נדות כראוי ופרשו מבעליהן והחמירו על עצמן כדרך צנועות שבבנות ישראל, ובזכות זה זכו להצלת ישראל, כאשר יבואר. שלכאורה בחומרות שלהן ממעטין נפשות מישראל ע״י מיעוט פריה ורביה. וה"ל כשופך דם האדם, כמו שאמרו חז"ל (ינמות סג:) מסמיכות "ואתם פרו ורבו" (בראשית ה' כ"ב) ל"שופך דם האדם" (בראשית ט' ו'), והכא נמי הם ממעטין פריה ורביה ע"י החומרות וה"ל כשופך דם האדם. אך לשם ה' וה' חפץ בזה למען צדקו, על כן הזמין הקב״ה ההצלה על ידם.

ההצלה נתגלגל ט״ נשים מדה כנגד מדה

> הנר על הפתח

רמז בקביעת

ולרמז זה קבעו הנר על הפתח, כי כן חכמים הגידו (עירונין כא:) מאי דכתיב (שיר השירים ז' י"ד) "ועל פתחינו כל מגדים", אלו בנות ישראל שמגידות פתחי נדה לבעליהן, וקרי להו קרא "על פתחינו". ולשון חכמים הוא "פתח פתוח מצאתי" (כמונות ט.), ואמרו חדר ופרוזדור והעליה (נדה פ"ב מ"ה). על כן קבעו נר על הפתח לזכר שבא הנס בזכות הפתח, כנ"ל. הצניעות וההצלה, מקור אחד להם. עכ"ד.

ם. ובספר ידי חיים [להבן איש חי ז"ל] (סימן מרע"ל סעיף ד') כתב: נר חנוכה מניחו על מרמוז בפתח מרמו שבוכות פתח הסמוך לרשות הרבים, בשביל פרסום הנס, לרמוז כי הנס יהיה פתח פרסום הנס פתוח לנס הגאולה העתידה להיות במהרה בימינו, יען כי נס זה האחרון אפשר לוכות שעשו לו זכר בהלל והודאה, וידוע בזכות ההלל שאומרים ישראל על הנס העתידה העתידה מוכים לנס אחר (עי' לעיל סעיף י"ז-כ"א). עכ"ל.

# כבל ימות החנוכה מדליקין ל"ו נרות - רמז בזה -≫

סא. כתב בספר הרוקח (הלי מנוכה - סימן וכיה): מדליקין בחנוכה ל"ו נרות לפי שבחנוכת העולם כתיב (בכלשים לי"ו) "ויתן אותם (השמש והירח) אלקים ברקיע השמים להאיר", וכדאיתא בפסיקתא רבתי (פסיקסל מ"ו) אותה אורה שנשתמש אדם הראשון היתה ל"ו שעות, כדאיתא בבראשית רבה ("ל נ") יום ששי י"ב שעות, וליל שביעי י"ב שעות, ויום שביעי י"ב שעות, וכשיצאו ל"ו שעות החשיך העולם, ובפרק מקום שנהגו (פססיס נה) איתא, נטל ב" אבנים וטחנן זה בזה ויצא מהן אש, ובירך "בורא מאורי האש". כך מתוך שחשכו עיניהם של ישראל בגלות יון והוציאם הקב"ה מאפילה לאורה, לכך מדליקין ל"ו נרות. עכ"ד, וע"ש עוד.

כזכות הזהירות כמ"ד נרות של חנוכה (עם השמשים) ינצל מדם וכו' סב. כתב בקונטרם סוד הדלקת נרות חנוכה - המיוחס לר' יצחק סגי נהור ז"ל, בנו של הראב"ד ז"ל: יש ל"ו פתילות של מצוה בכל ימות החנוכה, וח' פתילות של חול - השמשים, וכשתצרף חשבון הח' פתילות עם הל"ו, יעלו מ"ד, כחשבון "דם". והוונה, שהזהיר בהם ינצל מדם ושישוב ה' מחרון אפו ויעמוד מכסא דין לכסא רחמים. עכ"ד.

### רום מעלת נר של מצוה - ממעלות נר חנוכה ↔

סג. כתב בספר קב הישר (פרק ל״ו): נרות חנוכה, הן נרות של מצוה, ובהרבה בל נר הדלוק מקומות מצינו שחביבין לפני הקב״ה נרות של מצוה, כמו שאמר הכתוב (ישעיה כ״ד ע״ו) ״באורים כבדו ה׳״. וכל הנר הדלוק לדבר מצוה, יש בו קדושה נפלאה גדולה אין שיעור, ואילו היינו זוכים להשגות רוח הקודש, היינו מבינים ומשיגים עתידות ע״י מצות הדלקת הנרות של מצוה, דהנר של מצוה מתנבא כמו נביא המתנבא על פי ה׳.

ע"ע לקמן סעיף קפ"ח מספר בית מועד.  $^{81}$ 

נם נפלא שאירע

והרב הגאון מהרש"ל ז"ל כתב בהקדמת ספרו הנקרא "ים של שלמה", וז״ל: פעם אחד בא לידי ע״י נר של מצוה כאילו הראו לי מז השמים ונתנו לי הרמנא ואמיץ כח מןמלכותא דןרקיע ופתחו לי שערי אורה [וכו׳]״. ע״כ. ושמעתי מפי מורי על פי קבלה שהענין הוא כך: כשהיה הרב ר' שלמה לוריא ז״ל לומד וחיבר הספר ים של שלמה, אירע לו שהיה לו רק נר קטן דולק לפניו, והיה זמן קרוב להכבות, והיה דולק כמה שעות יותר משלשה וארבעה נרות שלימים. וזה העידו עליו תלמידו ונכדו. וזה לשונם: בעל הנר הכיר בנרו ובנסו כי ה' עמו, עד כאן. וזה אירע להגאון הנ"ל נס ממש כנס של שמן הקודש שבצלוחית הקדושה שבבית המקדש. זכותו יעמוד לנו, אשרי לו ואשרי יולדתו.

הכלל העולה, בכל נר של מצוה נמשך בו קדושה עליונה ומעורר למעלה הדלקת בוצינין קדישין. וכן מצינו בזוהר ובתיקונים (מיקון כ"ט - דף עג.): דקאי אליהו אחורי כותלי של בית המדרש של רשב"י ואמר "ליקום בוצינא קדישא וידליק בוצינין קדישין דלעילא״. ועל כן מנהג המדקדקים שנר הדולק לשם מצוה ונשאר ממנו, מצניעין אותו שלא להשתמש בו דבר חול, כי אם דוקא דבר מצוה, ובפרט נר הדולק ללמוד בו תורה. ויש הרבה ענינים תועלת לנשמה על ידי נרות של מצוה. וכו׳. הנרות של חנוכה וכו׳ הן נרות קדושים ומקדישין בקדושה עילאה ומראין על נרות ומדות העליונות אשר הם מתעוררים ומתלהבים בגבורה לפעול דין בהרשעים, וכו׳. עכ״ד ספר קב הישר.

### מזוזה בימין ונר חנוכה בשמאל 💝

סד. נר חנוכה, מצוה להניחו בפתח הסמוך לרשות הרבים, שתהא מזוזה בימין ונר חנוכה בשמאל, לקיים מה שנאמר (שיר השירים ז' ז') "מה יפית ומה נעמת", "מה יפית" במזוזה, "ומה נעמת" בנר חנוכה. (מסכת סופרים כ' ג'). ובלבוש (או״מ מרע״א ז׳) הביא על זה הפסוק (מהלים ל״ד מ׳) ״חונה מלאך ה׳ סביב ליראיו" ועי׳ מנחות מג:).

ומה נעמת"

סה. בשאילתות דרב אחאי (ויטלס שאילסא כ"ו) כתב, מזוזה בימין ונר חנוכה החום המשולש לא בשמאל ובעל הבית בטלית מצוייצת עובר ביניהם, לקיים (קסלת ד' י"ב) "החוט המשולש לא במהרה ינתק", פי' חוט ציצית בין שניהם. <sup>82</sup> (שו"ת מהרי"ל -סימן מ').

<sup>82</sup> לכאורה קשה, הא מדליקין בלילה, ולאו זמן ציצית הוא. וצריך לומר דס"ל כרשב"א ור"ן דמדליקין בתחילת שקיעה בעוד היום, ויכול להכיר בין תכלת ללבן. או אפשר דס"ל כדעת הרא"ש דכסות יום חייב בציצית אף בלילה. (העמק שאלה [לנלי"ג ז"ל] - על השאילחות

ענין לבדוק הציצית לפני הדלכת נרות

ובספר מועד לכל חי (ההג"ח פאלאג" ז"לן (ס" כ"ז אות ע"ה) כתב: שפר קדמי דבשעה שבא להדליק נר חנוכה, בלילה הראשונה לפחות יבדוק הציציות בעת ההיא אם הם כשרים, כדי שיקויים בו "והחוט המשולש לא במהרה ינתק", דהם מזוזה מימין ונרות חנוכה משמאל ובעל הבית באמצע בטלית מצוייצת, וכל זה אם הם כשרים, לכן ראוי לבדוק אותם לעתות כאלה, כמו בברכת הלבנה. עכ"ד. וע"ע לקמן הערה 75 מרבינו החתם פופר ז"ל. וע"ע בהערה.

בזכות יחוד מצוות נר חנוכה מזוזה וציצית יבוא משיח בב"א

סו. ובספר בן איש חי (סלמת - שנה ה' פרשת וישב - סל' חנוכה הלכה ד') כתב: מצוה להניחה בטפח הסמוך לפתח, אפילו בזמן הזה שמדליקין בפנים. ואם אין מזוזה בימין, יניחנה בימין; ואם יש מזוזה, יניחנה בשמאל הנכנס (שרע הריע מרע"ה). והרי שלש מצוות ביחד, כי האדם הנכנס ולובש ציצית, שהוא טלית קטן שעליו, וראשי תיבות שלהם צמ"ח, צ'יצית מ'זוזה ח'נוכה, ובזכות זה יבוא משיח צדקינו - צמ"ח שמו (זכריה ו' ייב), ויתקיים (ישעיה כ"ו ב') "פתחו שערים ויבא גוי צדיק", "כי ימין ושמאל תפרוצי" (ישעיה כ"ד ג'). עכ"ל.

אם מדליק בפנים, יותר מוב להדליק בחלון הסמוך לרשה"ר

סז. אפילו אם מדליקין בפנים ואין היכר לבני רשות הרבים כלל, המנהג להדליק בטפח הסמוך לפתח כמו בימיהם, ואין לשנות וכו' (רמ"א אויח מרע"א להדליק בטפח הסמוך לפתח כמו בימיהם, ואין לשנות וכו' (רמ"א אויח מרע"א ז', ע"ש עוד). ומכל מקום, אם יש לו חלון הסמוך לרשות הרבים, נכון יותר שיניחנו שם כדי שיהיה היכר לבני רשות הרבים ויתפרסם הנס [דפרסומי ניסא עדיף מסברא שיכנס בין ב' מצוות (לנושי שרד על המ"א שס)] (משנה ברורה שס קיק ל"מ, בשם המגן אברהם, וכן פסק כף המיים שם אות ס"ד, וע"ע נשער הליון אות מ"צ).

#### הידורים במצות נר חנוכה

סח. כל השמנים והפתילות כשרים לנר חנוכה, ואע״פ שאין השמנים נמשכים אחר הפתילה ואין האור נתלה יפה באותם הפתילות<sup>84</sup>. (שלחן ערוך פויס

שמן זית

המזוזה מרמז על שמירת הכטחת הקב״ה לנו, והמנורה מרמז על שמירת הכטחתנו להקב״ה

<sup>89</sup> רמזים במקומות המזוזה והמנורה: כתב החתם סופר ז"ל (זרטות - דף סיס טור ג' דיס וענין): כשם שהקב"ה הבטיח אותנו שאפילו אינם עושים רצונו, "לא מאסתים ולא געלתים" (ויקלא כיו מיד), כך אנחנו קבלנו עלינו (זכנים ו' ס') "ואהבת את ה' אלקיך בכל לבבך ובכל נפשך" - אפילו נוטל נפשך (נרטת זה) - אפילו הקב"ה אינו עומד לנו בעת צר מ"מ אנחנו עמו וצאן מרעיתו לא נעזוב תורתו ומצותו. ואמנם לא נתאמת זה ממנו אלא בימי יונים שלא בקשו אלא להעבירנו על דת וסבלנו צרות רבות ורעות שנים רבות ולא עזרנו ה' ולא הראה לנו ניסיו, והכל קבלנו ולא הרהרנו, עד שלבסוף ריחם ה' ונתאמת גם הבטחתינו לו כמו שהתאמת הוא יתברך הבטחתו לנו. על כן נכון שמזוזה המרמז על שמירת הבטחתו לנו, זה יהיה בימין, ונר חנוכה המורה על אמיתתינו לו יתברך יהיה בשמאל הנכנס. עכ"ל.

אף דבשבת אסור להדליק בשמנים גרועים ופתילות גרועים. אבל בשבת חנוכה אסור אף דבשבת המוכה אחור לעשות השמש מהשמנים ופתילות שאין מדליקין בהם בשבת, דכיון דמותר לעשות איזה תשמיש נגד השמש, א"כ חיישינן שמא יטה. (משנה ברורה מרע"ג פ"ק ל" וג").

מתע"ג א"). ומיהו שמן זית מצוה מן המובחר (מרדכי, וכל בו, ומהר""ל). [וכן מצוה מן המובחר ליקח לפתילה צמר גפן או חוטי פשתן שהאור נתלה יפה בהן (מיי אדס קנ"ד מ' - הוכא נמ"ב שס מ"ק כ"). ואם אין שמן זית מצוי, מצוה בשמנים שאורן זך ונקי. ונוהגים במדינות אלו להדליק בנר של שעוה, כי אורן צלול כמו שמן. (רמ"א שס). ומכל מקום, מצוה בשל שמן טפי מנרות של שעוה, דע"י השמן נעשה הנס. (משנה ברורה שס מ"ק ד' - בשס ש"מ מהר"י בורנא מי ליט).

יש להדר אחר שמן זית, ואף אם הוא ביוקר

סמ. ובספר של"ה הקדוש (מסכמ סמיד - פרק נר מנוה ה') כתב: מצוה מן המובחר להדר דוקא אחר שמן זית להדליק בנרות, אף לקנותו ביוקר 185; ולא ידליק בנרות שעוה קנדלי"א, גם לא בשאר שמנים, רק בשמן זית, מאחר שהנס בבית המקדש נעשה בשמן זית. וכן מצאתי, וכן קבלתי. עכ"ל. 186 (וע"ע בהערה "ל" עוד ב' טעמים להדליק דוקא בשמן זית).

85 לא יחסר הונו של אדם ע"י הוצאותיו בקיום המצוות, דמן השמים מוסיפין לו בנגדן: כתב בספר העיקרים (מלמה ג׳ פרק ל״ד) מי שהוא חפץ במצותיו [של הקב״ה], אע״פ שיוציא הוצאות בקיום המצוות, לא יחסר הונו, כי ״הון ועושר בביתו וצדקתו עומדת לעד״ (מהליס ק״ב ג׳). וזה להורות כי יראת השם אינה מקצרת הימים ואינה ממעטת הממון ואינה מסבבת המקרים הרעים כיראת בשר ודם, אמר שלמה (משלי ״ט כ״ג) ״יראת ה׳ לחיים ושבע ילין בל יפקד רע״, רוצה לומר יראת השם יתברך לא תסבב המות, אבל היא לחיים. וכן אין הירא חסר כל טוב, כי שבע ילין. וכן לא יירא מהמקרים, כי לא יפקד רע. עכ״ל.

וכתב רבינו יונה ז"ל על הפסוק (משלי ג' ט') "כבד את ה' מהונך וגר"", שבא להזהיר שלא תרע עינו בפזרו ממון למצוות ולצדקות, ולא ידאג פן יחסר הונו במתנת ידו, אבל יבטח בה' כי בגלל הדבר הזה יברכהו, וכאשר יחסר ממונו למצוה כן ירבה וכן יפרוץ, וכו'. עכ"ד, וע"ש עוד. וכעי"ז ברבינו בחיי (הקדמה לפנשת כי תכות). וכיון שכן, ראוי לו לאדם שיחסר מממונו לכל דבר מצוה וקניני המעלות. (רגינו נתיי שס).

ואיתא במסכת ביצה (מה.) כל מזונותיו של אדם קצובים לו מראש השנה ועד יום הכפורים חוץ מהוצאת שבתות והוצאת יום טוב והוצאת בניו לתלמוד תורה, שאם פחת פוחתין לו ואם הוסיף מוסיפין לו. ע"כ. וכתב הרישב"א ז"ל (פונה נשיטה מקונה שס) דלאו דוקא הוצאת שבתות וימים טובים, דהוא הדין לכל הוצאה של מצוה, אלא נקט הני דרגילי ושכיחי.

86 ורמז לדבר, נקרא "חנוכה" על שם שחנו בכ"ה, כמו שכתב הטור סימן תר"ע. "בכ"ה" בגימטריא ז"ך, וכתיב (שמות כ"ז כ") "ויקחו אליך שמן זית 'זך'". וגם "בהעלותך את הנרות וגו'" (במדבר מ' ב') שרומז ג"כ על נרות חנוכה, כמו שכתב הרמב"ן ריש בהעלותך. על כן צריך משמן זית כמו בנרות של מנורה. (של"ה שס).

ש בזה רמז מסירות פשם של ננות ישראל

97 עוד ב' מעמים להדליק דוקא בשמן זית: עוד טעם דשמן זית מצוה מן המובחר, שהם גזרו על הבתולות שיבעלו להגמון תחילה, ומסרו הנשים עצמן על דבר זה (וזהו לנס). וידוע שהבתולים דומין לטרפין שנושרין מן האילן, כן הם נושרים את הבתולים, אך צריכין להיות נושרין בהיתר, והם רצו להשיר בתוליהן באיסור בבעילת ההגמון וערל, אך הם מסרו עצמן לבלתי השיר בתוליהן באיסור, אלא העמידו בתוליהן בקרבן, כזית זה דלא אתאבידו טרפוי, כמ"ש בזוהר הקדוש (מ"ג דף קמו) על פסוק (מסלים קכ"מ ג') "בניך כשתילי זתים", מה זית זה לא אתאבידו טרפוי לא בקייטא ולא בסתווא, ע"ש, כן הם לא איבדו בתוליהן הדומין לטרפוי האילן בביאה אסורה. ולכן מצוה בשמן זית, שבזית יש זכר למסירת נפשם על מצוה זו.

ע. ושמן זית היותר זך, הרי זה משובח. והשמן זית אע"פ שלא יהיה זך כ"כ, יותר טוב משאר שמנים. (קונמרס סוד הדדקת נרות חנוכה - המיוסס לר' ינחק סגי נהור ז"ל בנו של הראב"ד ז"ל - מנאי ג' - הועתק מכת"י בסוף ספר שבות יעקב על הל' מנוכה).

עא. מעשה באחד שהאריך ימיו, ולא מצאו לו שום זכות אלא שלא היה זכות היא לאריכת ימים מדליק בחלב בערב שבת, אלא בשמן זית (ספר חסידים - סימן רע"ב), והוא הדין בנר חנוכה (נוהג כצאן יוסף - סטכה אות ב"). (וראה לקמן סעיף ע"ח, וסעיף ע"ז).

להדר את המנורה

עב. כתב בספר סדר היום (סדר סטוסה): בענין הנרות שידליקו בהן (ר״ל המנורה), כל אחד יעשה אותן כפי כחו [נקיים ונאים (מולס נלוצע [נססידים זים] ס״ ט׳ פות מ׳)], וכל המהדר אותם ביותר הרי זה משובח, [ויעשה הכל לשם שמים (מולס נלוצע - שס)]. ומי שידו משגת לעשות אותם מכסף, יעשה אותם, כי אין ההוצאה בהם כל כך. וה׳ יודע כמה דאגתי על ענין זה ולא עלה בידי לקוצר ההשגה, אבל בטחתי בחסד אלקים שיגמור בידי לעשות כוונתי. לפחות מי שאין בידו לעשות כל השמונה נרות כסף, יעשה אחד מהם כסף, ויהיה אותה שמחדש בכל לילה זכר לנס. וכל זה, אם אינו מעכב (ר״ל אף שאין הדרו של המנורה מעכב), מראה בה חביבות המצוה וחפצו והשמחה שיש לו בה, שהוא עיקר העבודה (ע״ לקמן סעיף ע״ה). עכ״ל. (וע״ע לקמן סעיף ע״ח).

למלאות את הכלי בשמז

עג. יש הידור מצוה למלאות את הכלי שמדליקין בו בשמן, דאם אינו ממלא אינו דולק יפה כ"כ כממלא, כמש"כ הרא"ש במסכת ביצה (כנ.), ע"ש (אבל מצד עצמו, אין הידור מצוה בריבוי שמן שיהא דולק עד אחר שכלתה רגל מן השוק, וכו' (זרכי משה - אויח מרעיב סיק א', ומגן אניהס שס סיק ג', ע"ש, וע"ע נמור וקניעה סי' מרעיב)). (מהר"ם שיק על מרייג מלוות - מלוה ז"ח, וכ"כ נספר התעוררות תשובה מ"א סי' מ"צ).

נרות שעוה ארוכים

ואם מדליק בנרות של שעוה, כתב המגן אברהם (שס) דיש הידור מצוה להדליק נרות ארוכים, דכשהם ארוכים הם נאים יותר למצוה, כמו בנרות יום הכפורים ולולב ואתרוג (ער׳ שריע אריס ס׳ מרכיו) וכיוצא בו.

אין להדליק קצת נרות משמן וקצתן משטוה

עד. אין להדליק קצת נרות משמן וקצת משעוה, כדי שלא יאמרו שני אנשים הדליקו (וכ"כ ממשנה מוכה מרע"ג ס"ק מ"). ועוד, אין בזה הידור מצוה. ולכן טוב שגם גוף הנרות יהיו שוין בגודלן ומראיהן ומינם, משום הידור מצוה.

> שמן זית עושה זכירה, הפך רצונם של היוונים לשכחם תורה

או יובן, מצוה בשמן זית, כי אמרו רז"ל (פוריות יג:) אכילת זיתים עושה שכחה, אך השמן עושה זכירה, ועשו סימן לזה: אב משכח, בן מפקח. והיונים רצו לשכחם מן התורה, כמו שאומרים בהודאה "כשעמדה מלכות יון הרשעה לשכחם תורתך ולהעבירם מחוקי רצונך", אך ישראל גברו ולא שלטה בהם השכחה שהיא קשורה בזית, אלא שלטה בהם הזכירה שהיא קשורה בשמן זית, לכך מדליקין בשמן זית. (ידי חיים [להכן מים מי זים] - שרע מודע מרעיג מי נפגס).

וטוב שזה נר הנוסף שקורין "שמש" יעשהו משונה מנרות חנוכה, כדי שיהא ניכר שאין זה בכלל נר חנוכה, וכן אני נוהג. (בן איש חי - הלי שנה 6' חנוכה מלכה ייגו).

שמוח זרבה נעשיית

עה. ועוד בכלל הידור מצוה (והוא שייך לכל מצוה ומצוה), שיהא שמח הרבה בעשייתה. וכתבו ז"ל דנוטל שכר הרבה על עשייתה בשמחה יותר מהמצוה גופה. ויצדק מאד דרך המפרשים במאמר (נככות ת.) גדול הנהנה מיגיעו יותר מירא שמים, "גדול הנהנה מיגיעו" - ששמח במצוות, דהשמחה לבד חוץ מגוף המצוה הוא גדול "מירא שמים" שעושה המצוות, דהשמחה גדולה מהמצוה (ע" רכינו נחי" - דכרים כ"ח מ"ז, וכלה ספר עלות לדינל - סימן ל" סעיף "ב-"ג [נמהדוכה ב"] ונהערות שם דברים נפללים מקדמוניו ז"ל, ולין כלן מקום להלריך). (עבודת הקודש להחיד"ל ו"ל - לפורן שמיר מי י"ל לות קס"ל). (וראה לקמן סעיף ע"ח מש"כ המאירי ז"ל).

#### שבר מצות נר חנובה

הצלחה בתורה

עו. הדלקת מנורה גורם הצלחה בתורה, הן לחדודי כפתור ופרח ציצים ופרחים לתורה, הן לאוקמא גירסא לזכרון. (תורת משה [להסמס סופר ז־ל] - דנרי מגדה למנוכה [מאל פרשת מקד] - ד"ה נפרק).

ומפורש כן בלבוש (לו״ס מרע״ל לי) שכתב: והזהיר בהן (בנרות חנוכה) יהיו לו בנים תלמידי חכמים, דכתיב (משלי ו׳ כ״ג) ״כי נר מצוה ותורה אור״, ע״י נר מצוה דשבת או חנוכה יבא אור התורה לבניו (שנס כג:). ולא שייך לומר [ש]הוא עצמו יזכה לתורה, כי עם האיש השלם ידבר שכבר הוא בשלימותו. עכ״ל. הרי שאף המדליק עצמו יזכה לחכמה בזכות זהירותו בנר חנוכה; אם עדיין לא בא לשלימותו, יזכה הוא בעצמו להיות תלמיד חכם, וגם אם כבר ת״ח הוא, יזכה לעוד חכמה. (וע״ע לקמן בסמוך סעיף ע״ח).

שמירה לכל השנה

עז. כתב בספר זכר דוד (מחמר ג' פרק 6.6 - דף רפט. נדפו"ר), וז"ל: למי שעשה הדברים לשם פעלם, מצות חנוכה יכולה היא שתגן כמו שהיתה מגנת המנורה מן הפורענות. ואולי מפני זה כתב הר"ב אמתחת בנימין בדף ח' ע"א, וז"ל: שמירה לכל השנה, כתב האר"י ז"ל, בחנוכה מצוה מן המובחר להדר אחר שמן זית דוקא להדליק הנרות לחנוכה, ולא בשעוה ובשאר השמנים, וכר'. עכ"ל, וע"ש עוד. וע"ע לעיל סעיף ע"א.

יזכה לעוד חכמה אם יקיים המצוה בשמחה

<sup>88</sup> ואם מקיים המצוה בשמחה, אזי ישיג עוד חכמה בשכר הדלקת הנרות, וכמש״כ בספר פלא יועץ (ערן ״ממסה״) וז״ל: אמרו רז״ל (קדוטן לט:) דשכר מצוה בהאי עלמא ליכא. אבל בשכר השמחה אדם אוכל בעולם הזה. והשכר היותר גדול שיש על השמחה, שזוכה להשגת החכמה והשגת השלמות, שכן גילה סודו רבינו האר״י ז״ל וכו׳. עכ״ל. וע״ע לעיל בסמוך סעיף ע״ה.

עה. כתב בספר פלא יועץ (ערך "נר שנת ונר תנוכה"): ידוע מאמרם ז"ל (שנת כג:) בנים ת"ח - שהזהיר בנר שבת ונר חנוכה זוכה לבנים תלמידי חכמים <sup>90</sup> וענין הזהירות באיזה אופנים הוא שיהא הכלי שמדליק בו נאה ונקי (כ״כ נטור או״ח סי׳ רס״ג, וע״ש נב״ח - הונא נברכי יוסף או״ח מרע״ג ז׳׳), ושידליק בשמן זית זך. עכ״ד. והמאירי ז״ל פירש ״הרגיל בנר חנוכה", שמדליק דרך חיבוב מצוה ובהערה מפורסמת. ובפירוש הרי"ף על עין יעקב (שנת שם - הועתק לקמן נסמון נסעיף ע"ט) מדוייק דס"ל ג"כ הכי, ע"ש. (וראה לעיל סעיף ע"ה).

ואם בכל המצוות ראוי לאדם להתחזק לקיים מצוה מן המובחר לעשות נחת רוח ליוצרו, על אחת כמה וכמה במצוות כאלו שבא בשכרו שכר טוב, כי יתן איש את כל הון ביתו באהבה לזכות את בניו לכתרה של תורה. (פּלא יועץ זס).

עמ. בפירוש הרייף על עין יעקב (שנת כג:) כתב: ״הרגיל בנר חנוכה וכו״י, מעמים שווכה אפשר לתת טעם לזה, לפי שמלכות עובדי כוכבים הרשעה בקשה לשכח תורה מישראל, והצילנו ה׳ וחזרה עטרת התורה ליושנה, הדלקנו הנרות הללו על הנסים. והרגיל וזריז בנרות חנוכה הוא יורה שחביבה עליו התורה, ולכך יאכל מפרי דרכו והויין ליה בנים תלמידי חכמים, דהיינו אור תורה יהיה זורח מזרעו. עכ"ל.

ובספר מנורת המאור (נר ג' כלל ד' ח"ב פרק ב' - אות קל"ד) כתב: לפי שמצוה זו היא תקנת חכמים, הזהיר בה יצאו ממנו בנים חכמים. עכ"ל (ולפי"ז ה"ה בכל

והפרי חדש (או״מ מרע״א א׳) כתב דנקט הכי (״הויין ליה בנים תלמידי חכמים״) משום נר חנוכה, דכיון דזריז בה והשמונה ימים רומזים ג"כ למצות מילה שבטלו מהם, זוכה לתרתי, שיהיו לו בנים למולם ושיהיו תלמידי חכמים, וכו׳. עכ״ד. ובלשון הר״ר יצחק סגי נהור בנו של הראב"ד ז"ל (הועתק לקמן בסמוך סעיף פ׳) מדוייק דס"ל ג"כ הכי, שבזכות הזהירות בנר חנוכה זוכים לבנים ושיהיו תלמידי חכמים. ע"ש.

חנוכה זוכים

רזרות זרות

<sup>89</sup> היה מסורת בידי חז"ל והיו רואים בכל דור כי מי שהיה רגיל בנר היה לו בנים תלמידי חכמים. (בית אלקים [למני"ט ז"ל] - שער היסודות פרק כ"ז, ע"ש עוד).

<sup>90</sup> למה לא קאמר דאיהו גופיה יהיה תלמיד חכם: כתב הב"ח (אוים מועים ב"), הא דלא קאמר "איהו גופיה הוי צורבא מרבנן" כדקאמר התם (שנת כג:) אמאן דדחיל מרבנן, י"ל דקאמר, אי לאו בר הכי הוא מ"מ זוכה לבנים תלמידי חכמים. ואע"ג דלגבי מאן דרחיל מרבנן קאמר "ואי לאו בר הכי הוא לישתמעון מיליה כצורבא מרבנן", התם הוי טעמא כי היכי דלידחלו מיניה כמה דאיהו הוה דחיל מרבנז, אבל הכא לא שייך למימר הכי. עכ״ד.

ובלבוש (או״ח מרעא א׳) כתב: והזהיר בהן יהיו לו בנים תלמידי חכמים וכו׳, ע״י נר מצוה דשבת או חנוכה יבא אור התורה לבניו. ולא שייך לומר הוא עצמו יזכה לתורה, כי עם האיש השלם ידבר שכבר הוא בשלימותו (וראה לעיל סעיף ע"ו). וע"ע באליה רבה (שם ק״ק נ׳).

שאר מצוות דרבנן, שהזהיר בהן יזכה לבנים תלמידי חכמים בעז״ה). <sup>91</sup> וע״ע בספר נר מצוה למהר״ל ז״ל.

מעמים שלא רואים כן אצל כולם

פ. כתוב בקונמרס סוד הדלקת גרות חנוכה [המיוחס לר׳ יצחק סגי נהור ז״ל בנו של הראב״ד ז״ל] (סגלי ״ - סועסק מכס״י נסוף ספר שנות יעקנ על סל׳ סנוכה) וז״ל: אמרו רז״ל, הזהיר בנר חנוכה הויין ליה בנים זכרים שיהיו תלמידי חכמים. כולי עלמא מדליקין נרות חנוכה, ואין כולם ולא רובם זוכין לבנים זכרים ושיהיו תלמידי חכמים. אין לתמוה מזה, שהאמת הוא, חכמים הם אמת ודבריהם אמת, וכפי מה שכל העולם מדליקין נרות חנוכה, שרובא דרובא יוצאים ידי חובתן, אבל מיעוטא דמיעוטא זהירין להדליק כפי כל פרטי המצוות והדיקדוקים, שהזהיר בהדלקתן בכל פרטיה ודקדוקיה יקנה וישיג בכח המצוה ובסגולתה בנים זכרים תלמידי חכמים. עכ״ל.

ולפי מה שהבאנו לעיל (סעיף ע״ח) פירושים ב״הרגיל בנר חנוכה״, דהכוונה שיזהר לקיים המצוה בהידורו, ע״ש, נמי לא קשה כ״כ, שרבים אינם זהירים בהידורים ההם; ואם במקצתם, לאו בכולם. וע״ע בהערה<sup>22</sup>.

<sup>91</sup> בשעת הדלקת גר חנוכה יש להתפלל על בניו שיהיו מאירים בתורה: כתב רבינו בחיי ז"ל (שמות י"ט ג' - הונה נספר מטה מה מ", ונקינור נמגן הנרסס הוה רס"ג מ"ק ו"ה), ראויה האשה להתפלל לה' יתברך בשעת הדלקת הנר של שבת, שהיא מצוה מוטלת עליה, שיתן לה ה' בנים מאירים בתורה, כי התפילה יותר נשמעת בשעת עשיית המצוה; ובזכות נר שבת, שהוא אור, תזכה לבנים בעלי תורה הנקראת "אור", שנאמר (משלי ה' כ"ג) "כי נר מצוה ותורה אור", וכן דרשו חז"ל (שנת כג:) האי מאן דרגיל בשרגי הויין ליה בנים תלמידי חכמים. עכ"ל. וראיתי מכמה ממחברי זמננו שכתבו דלפי"ז בשעת הדלקת נרות חנוכה ג"כ יש להתפלל על הבנים שיהיו מאירים בתורה. וראה לקמן סעיף פ"ו-פ"ז שהעתקנו תפילות לומר קודם הדלקת הנרות ונכלל בהם בקשות על הבנים ושיהיו תלמידי חכמים היראי שמיח

<sup>20</sup> בספר בית אלקים (שער היסודות - פרק כ"ז) כתב: גם כי אין דבר זה נראה מפורסם בכל הדורות, אינו מן התימה, כי לא נאמר כל זה (שהזהיר במצוה פלונית יזכה לכך, והזהיר במצוה אחרת יזכה לכד) אלא במי שהוא זהיר ורגיל במצוה אפילו בזמז שהיה יכול לפטור עצמו ממנה הוא זהיר לעשותה, ואז השי״ת מראה לעולם כי יש שכר הרבה בעולם הבא ומקצת הפרי נותז לו בעולם הזה כעיז המצוה שהיה זהיר בה. שהרי אמרו "הזהיר במצוה פלוני". ולא אמרו "העושה מצוה פלונית", להורות הזריזות אפילו בזמן שהיה יכול לפטור עצמו, וכיוז שהיו מתחזקים לעשותם והיה עולה בידו. אז נראה השגחת השי"ת עליהם לפרוע להם בעולם הזה שכר הזהירות. לא שכר המצוה עצמה. וא״כ מי שישגיח בכל דור במעשה האל יתברך ובחסידיו הזהירים במצוותיו יראה ג"כ בעין מה שראו הראשונים. ולא יתקיים בשביל זה שכל המקדש על היין בכל שבת או לובש ציצית בכל יום שימלא גרבי יין או יזכה לטלית נאה, כי מי שיש לו לעולם יין בביתו או מי שיש לו ציצית גם כי הוא עושה מצוה בכל יום אינו נראה כי השגחת האל יתברך על אותה מצוה פרטית כי שכר מצוה בהאי עלמא ליכא, אלא למי שהיה יכול לפטור עצמו בדין מן המצוה והוא זהיר לעשותה לעולם, וזה לא יקרה אלא ליחידים בדור. ואם ישגיח האדם בהם, יראה ג״כ מה שראו החכמים הראשונים והעידו עליו. ונתבאר כי מעשיית המצוה והיותו זהיר בה ימשר לו טובה. והוא ראיה על צידוק ויושר המצוה. עכ״ד. וע״ש עוד.

ילכו לאורו פא של הקב"ה ב

פא. כתב בשלמי גבורים (על המרדמ - פ״ב דשכת אות ה״): בשכר שישראל זהירים בנר, ילכו לאורו של הקב״ה, שנאמר (ישעיה פ׳ י״ט) ״והיה לך ה׳ לאור עולם ורו״׳׳



#### פרק ה'



#### הכנת הנרות -

פב. עיין בספר לשון חכמים [להבן איש חי ז״ל] (סימן ל״ה) שישנו סודות וכוונות גבוהות לכוון בכל פרטי המצוה - במקום הנחת המנורה, ובהשמת הפתילה בתוך הנר, ובהשמת השמן, ובהדלקת הפתילה, ובעליית השלהבת. וכתב שם שיש לבקש מהי״ת שיעלה לפניו ית׳ כאילו אנו מכוונים בכל הכוונות הראויות לכוון, ע״ש. (והננו מזכירים דבר זה כדי שעכ״פ ידע הקורא שגם הכנת הנות דבר גדול הוא. ויחבבנה בכל פרטיה).

# ראוי לעשות המצוה בעצמו, ולא ע"י שליח

פג. אם יש לו חדר בפני עצמו, ידליק לבדו, וידליק הוא בעצמו ולא על ידי שלוחים (וכ״כ החיד״א ז״ל (ענודס סקודט - מורס נסננע ס״ ט״ לוס ול״ט״). וכן בכל ענין מצוה, שלא יראה כמי שאינו מחשיב המצוה כראוי אחר שאינו עושה אותה בידיו ובגופו, אלא יודה וישבח לאדון הכל שזיכהו במצוה ההיא, ויעשה אותה באהבה וחיבה, ויאמר ״מי אני ומה חיי, שפל ואפל, לעשות רצון אבינו שבשמים?! והלואי אעבוד בכל כחי גופי וממוני ביום ובלילה ואשיג צד מה רצונו וחפצו שימצא נחת רוח בעבודתי ומעשה ידי, אחר כל ההכעסות שאני מכעיסו בפועל כפי ובעלילותי בעבור רצונו בכל רגע ובכל שעה, והוא מאריך אפו ונותן לי חיים ושלום, ואינו מקפח מזונותי וטובותי מפני זה, איך אני לא אכיר בטובתו הגדולה ובגמולו השלם, וכשיבוא לידי מצוה גדולה וקטנה אשתעבד עצמי וממוני לעשית המצוה ההיא בכל לב ובכל נפש״. ובפנות האדם אל הענין הזה, לא יתרשל בשום מצוה להניחה שתעשה ע״י אחרים, אלא יאזור כגבר חלציו ויעשה המצוה בכבודו ובעצמו בזהירות ובדריזות. וסדר היום - סלר מטכס).

#### ידליק הנרות כשהוא לכוש באופן מכובד

פד. לכבוד המלאכים הקדושים הבאים להבית בשביל מצוה זו (שבכל מצוה ומצוה שאדם עושה, נולדים ונבראים מלאכים קדושים ממנה, ובכל מצוה שמברכין עליה

מתכנשין אליה אותן המלאכים ועומדין סביבות המברך ושומעין הברכה ועונין "אמן", ורמז לדבר - "מלאך" הוא גימטריא "אמן", ולכן כשישראל עונין בברכה או בקידוש ואומרים "אמן" יכוונו לאותן המלאכים שיענו "אמן", כי "אמן" גימטריא "מלאך" (קנ סישר שס)), ידליק הנרות כשהוא לבוש בבגד עליון כמו שהולך לבית הכנסת. (קב הישר פרק זיו, וסוגל בכף ספיים לו"ח מרע"ו ס"ק ח").

# שעשה נסים" בכל לילה, ולא "שהחיינו" → שמברכים שמברכים "שעשה נסים" בכל

פה. בליל ראשון מברך "להדליק נר של חנוכה" ו"שעשה נסים" ו"שהחיינו". ומכאן ואילך "להדליק" ו"שעשה נסים", דנס כל יומא הוה, אבל "שהחיינו" אין לברך כל לילה, אע"ג שבכל לילה מתחדש הנס, לפי שכבר ברכנו אותו לילה ראשונה על השמן ההוא, ואין בשמן מתחדש דבר, אלא נעשה בו נס שהספיק. (ממה משה ס" מתק"פ, נשס החלחות ח"ם - הל' תנוכה הלכה "ה, ותקורו במסכת שנת כג.).

ורש"י ז"ל (שנמ כג. ד"ה כל יומי) פי' אחרת במה שלא מברכים "שהחיינו" בכל לילה, וז"ל: זמן, משהגיענו להתחלת זמן הגיענו. עכ"ל. ופירוש דבריו, שלענין זמן (ברכת "שהחיינו") אנו מברכים לו יתברך שנתן לנו חיות עד זמן שנעשה בו נס, והיינו שנתן לנו חיות שנה תמימה על העבר, אבל מיום ליום, אף שנתוסף נס, אין שייך לברך על נתינת חיות יום נוסף, אלא די בהתחלת הזמן, כנ"ל. (פ"ז מוס מע"ו מ"ק מ").

והב"ח (או"ח מרע"ו א") כתב: ועוד י"ל, דברכת "שהחיינו" היא באה על שמחת לבו של אדם שהגיע לזמן הדלקת נר חנוכה, ושם הדלקת נרות אחד הוא, ותו דכל ח' יומי דחנוכה כחד יומא חשיבי. אבל ניסא, כל יומא הוי ניסא, אע"פ שהזמן אחד. עכ"ל.

# אפילות לומר קודם הדלקת נר חנוכה 3 הפילות

פו. כתב בספר פלא יועץ (ערך "נר שנת ונר תנוכה"): אני נוהג לומר קודם הדלקת ופילת הפלא נר חנוכה, (וראה לעיל הערה 91):

לְשֵׁם יִחוּד קַדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא וּשְׁכִינְתֵּיה דְּרֵינִי מוּכָן וּמְוַבָּן לְקַיֵּם מִצְוַת הַדְּלָקַת נֵר הֲנַבָּה בְּמוֹ שֶׁתִּקְנוּ לְנוּ רַבּוֹתֵינוּ וְכִּרוֹנָם לִבְרָכָה. וִיהִי רְצוֹן מִלְפָנֶיךְ יְיְ שֻׁלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי וְאַלֹהֵינוּ שֻׁתִּעָנוֹ שֶׁתַּעֲלֶה עָלֵינוּ בְּלִינוּ בְּאִילוּ נִתְבַּנֵּן בְּכָל הַבּּוְנוֹת הְרְלָקַת נֵר הַנָּבָּה שֶׁלְ בָּנֶיךְ הֲוֹּרְעִים וְהַמְבוֹנִים בְּכָל הַבַּנְנוֹת הָרְאוּיוֹת לְבֵּוֹת הַדְּלָקַת נֵר הַנָּבָּה הְּזַבֵּה וְתִּלְּה וְנִשְׁלְמוּ הְבָּיְה הַוֹּעִבנוּ וְנִשְׁלְמוּ הְבְּלָת נֵר הַנְבָּה הְזֹשִׁיעֵנוּ וְלַזְרְענוּ, וְתִּבְּנוּ מִן הַבְּוֹת הְרָאוֹיוֹת לְבֵּוֹן אוֹרְה הַנְּיִבְנוּ וְנִשְׁמְתֵנוּ, וְתִּבְּנֶה בִּית הְבָּיִבְנוּ הְנִשְׁלְמוּ הְבָּיְה הַבְּוֹתִינוּ בִּן עַהָּה הוֹשִׁיעֵנוּ וְקַבְּצֵנוּ וְהַצִּילֵנוּ מִן הַגִּוֹלְה בְּקְרוֹשִׁים, וּבְּתְבִינוּ בְּנְיִים בְּבְּתִינוּ בְּנִין הַבְּיִבְנוּ בְּוֹת הַבְּיִבְנוּ בְּבְּתְיבוֹ בְּבְּבְיוֹת הַבְּבְיוֹת הְבָּבְּתוֹנוּ בְּן עַתָּה הוֹשׁיעֵנוּ וְקְבְּצֵנוּ וְהַצִּילֵנוּ מִן הַבְּחֹבִין הִישְׁלְמוּ בְּנִיים בְּבְּבוֹת בִּוֹן הַבְּיִבְילֵנוּ בִּן תַּבְּר הִוֹשְׁיתְנוּ וְבְבְּבוֹים לְבְבְּתוֹ בְּנִינִים בְּבְּתוֹ הְבְבְּתוֹים בְּבְיִבְית הַבְּינִינוּ וְמִבְּבְּית בְּבְיוֹת הְנִשְּלְםת בִּיבוֹים וְבְבְּבוֹת בִּוֹים לְצְבִּבוֹת בִּנִינוּ בְּעִית בְּבְיוֹים בְּבְּבִית בְּבְּית בְּבְּית בְּבְּבוֹת בִּוֹ בְּעִית בְּבִית בְּבְּבִית בְּבְיתוּ בְּבְּבִית בְּבְּית בְּבְּנִוּ וְתְבְבְּבוֹת בְּוֹם בְּבִּית בְּבְּתְיבִים בְּבְּבִית בְּבְּבְית בְּבְּבוֹת בְּבְּבְית בְּבְּבְיתוֹ בְּבְבְּתִינוּ בִּן עַבָּת הוֹשִׁיענוּ וְבְנִית בּבְּבְיתוֹם לְבְּבְּבְית בְּיבְּתְים בְּבְּבְית בְּבְּבְּית בְּבְּבְבְיתוּ בְּבְּתְבּית בְּבְּבְית בְּבְּבְיתוּ בְּבְיבְּית בְּבִּית בְּבִית בְּבְית בְּבְּבְית בְּבְּבְית בְּיבְּבְיוֹם בְּבְבְּבְנוּ בְּבְבְית בְּנִים בְּבְּבְיוֹם בְּבְּיוֹת בְּבְּבְיוּם בְּבְּבְיוֹם בְּבְּיוֹם בְּיוֹם בְּיוֹבְיוֹם בְּבְּבְיוֹת בְּבְּיוֹת בְּבְּבְיוּ בְּבְּבְיוּ בְּבְיוֹת בְּיוֹבְים בְּבְיוֹבְיוֹת בְּבְּבְיוֹת בְּבְּיוֹת בְּבְּיוֹבְיוֹת בְּבְּבְּבְּבְיוֹת בְּבְּבְּבְּיוֹת בְּבְיוֹת בְּבְּבְּבְּיוֹת בְּבְּבְּבְּבְּב

הָרַבִּים תַחְפּץ בָּנוּ וְתִרְצֵנוּ. וִיהִי נעַם יְיָ אֱלֹהֵינוּ עָלֵינוּ וּמַעֲשֵׂה יָדֵינוּ כּוֹנְנָה עַלִינוּ וּמַעֲשָׂה יָדֵינוּ כּוֹנְנָהוּ:

פז. ובסידור אוצר התפילות [ובעוד ספרים אחרים] נדפסה תפילה זו:

עוד תפילה

יָהִי רָצוֹן מִלְפָנֶיךָ יִי אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ שֶׁיִהְיֵה עַתָּה עֵת רָצוֹן לְפָנֶיךָ לְהִיוֹת עוֹלָה מִצְוַת הַדַּלָּקַת גַר הַנוּכָּה כָּאָלוּ הִשַּׂגִתִּי כָּל הַפּוֹדוֹת הַנּוֹרָאִים אַשֶּׁר הֵם חַתוּמִים בָּה, וִתַעֵּלֶה לְפָנֶיךָ עִם כַּוָנַת מַעֵשֵׂה מִצְוָה וֹאת הַנַעֲשֵׂית עַל יָדִי בְּנֵי יִדִידֶידֶ הַמְבַוּנִים כָּל שָׁמוֹתֶידֶ הַקְדוֹשִׁים הָרְאוּיִים לְבֹא בְּהַדְלָקָה זו, הַפַּעַלִים יְחוּד וָזְווּג מָדוֹת הַקְדוֹשׁוֹת הָעֶלִיוֹנוֹת, וּלְהָאִיר בִּשָּׁכִינַת עָזֶדְ הַבְּאוֹרוֹת הַגְּרוֹלִים, וּמִשְׁם יוּשְׁפַּע שֶׁפַע לִי אֲנִי עַבְרְדְ [פּלוני בן פּלונית] לֵאוֹר בָּאוֹר הַחַיִים, כִּי אַתָּה תָּאִיר נֵרִי יָיָ אֱלֹהֵי יַנִּיהַ חָשָׁבִּי, שְׁלַח אוֹרְדָּ וַאַמִתְּדָּ, הַפָּה יַנְחוּנִי לִיִרָאָה וּלִאַהַבָּה אֶת שִׁמֶדָ, לְלְמוֹד וּלְלַמֵּד אֶת תוֹרָתְדְּ הַקְרוֹשָׁה, תּוֹרָה שֶׁבָּכְתַב וְתּוֹרָה שֶׁבְּעַל פֶּה, בְּהַתְמָדָה גְרוֹלְה וְלִכְבוֹר שִׁמְךָ יִתבָּרַך וִיתעַלֶּה, וּבִכֹחַ סִגוּלַת גַר חַנָבָּה תַחַבְּמֵנוּ בָּאוֹר תוֹרֶתְדָּ, אָנוּ וְזַרְעֵנוּ וְזֶרַע זַרְעֵנוּ, וִיקַיַּם בִּי מִקְרָא שֶׁבְּתוּב (ישניה ניט כיה) לא יָמוּשׁוּ מִפִּיךְ וּמִפִּי וַרְעָד וּמָפִּי זֶרַע וַרְעָדָ אָמַר וָיָ מֵעַתָּה וְעַד עוֹלְם, וְיִהְיוּ וַרְעִי וְזֶרַע וַרְעִי תַּלְמִידֵי חֲכָמִים וַחֲסִידִים, אֲהוּבִים לְמַעֲלָה וְנֶחְמָדִים לְמַמָּה, וּתְחַזֵּק אֶת לְבָבָם לְתוֹרָה וַעֲבוֹדָה, הַכּּל בִּרְצוֹנְדָ הַמוֹב, וְאֶזְכֶּה לְרְאוֹת בָּנִים וּבְנֵי בְנִים עוֹסְקִים בַתּוֹרָה וּבָמִצְווֹת בָּאֵמֶת, גַל עֵינֵינוּ וִנַבִּימָה נִפְּלָאוֹת מְתּוֹרָתְךָּ הַקרושָה לְבַוִין לַאֲמָתָה שֶׁל תּוֹרָה וְסוֹרוֹתֶיהָ, וּבִוְכוּת מַתִּתְיָהוּ כַּהֵן גָרוֹל וּבָנִיו הַרְאֵנוּ נִפָּלָאוֹת, וּבְאוֹרָדְ נִרְאֶה אוֹר, וְשַׁהֵר אֶת לְבָבֵנוּ לַעַבוֹדְתֶדְ, וָהַרְחִיקֵנוּ מִמְדוֹת רָעוֹת וּמַחִשָּׁבוֹת זָרוֹת, וְתֶחֵזֶינָה עֵינֵינוּ בִּשׁוּבְדָּ לְצִיוֹן בְּרַחֲמִים, בְּהַעֲלֹתְדָ אֶת הַנֵרוֹת, וְשָׁם נַעֲבָדְדָ בְּיִרְאָה כִּימֵי עוֹלָם וֹבְשָׁנִים קַדְמוֹנִיוֹת. יִהִיוּ לְרָצוֹן אָמָרִי פִי וְהָגִיוֹן לְבִּי לְפָנֵיךְ יָיָ צוּרִי וְגֹאֵלִי. וַאַנִי תִפְּלְתִי לְדָ יָיָ עַת רָצוֹן אֱלֹהִים בָּרָב חַסְדֶּךְ עַנָנִי בָּאֲמֶת יִשְׁעֶדְ. וִיהִי נעַם יָיָ אֱלֹהֵינוּ עַלִינוּ וּמַעֲשָׂה יַדֵינוּ כּוֹנְנָה עַלֵינוּ וּמַעֲשָׂה יַדֵינוּ כּוֹנְנָהוּ:

### סדר הברכות - וכוונתם - אמירת "הנרות הללו" וכו' →

פח. קודם שידליק, יקבץ כל בני ביתו לפרסם הנס. (חיי אדם - כלל קנ"ד סעיף כ").
ביתו לפרסם
ויעמדו אשתו ובניו בשעת הברכה, ובשעת הדלקת כל הנרות. (בן איש חי הנס
הלכות שנה ה' - הלכות חנוכה סעיף ה").

תיקונים פט. ברכות המצוות וברכות הודאות, הם תיקונים גדולים בעולמות העליונים גדולים ע"י הקדושים. (ימוד ושורש העבודה - שער 3' פרק מ').

ווכים להשפעות ועיין עוד לעיל הערה 63 שע"י ברכות השבח וההודאה, יושפע עליו מוב וחסד מעין הברכות אשר יברך, ע"ש.

צ. יכוון היטיב בברכות של הדלקת הנרות לאמרם מתוך שמחה, באשר בשמחה המצוה היא חביבה בשעתה לזמן פעם אחת בשנה (וע"ע לעיל סעיף מ"ח). (קב בשמחה הישר פרק ז"ו - הוגל נספר יפה ללג ס"ג תרע"ו לות ה', וכנף החיים לו"ת תרע"ו לות ח').

הברכות צא. בברכה ראשונה של נר חנוכה יש י"ג תיבות, ויש לכוון שהן מעוררים י"ג מעוררים ה"ג מדות החות מדות רחמים. וכן יש י"ג תיבות בברכה שניה, שהן מעוררים י"ג מדות רחמים. ושתיהן יחד הן כ"ו תיבות, כנגד שם הוי"ה. (כב הישר פרק 175).

צב. בחתימת ברכה ראשונה, באמרו ״לְהַדְּלִיק נֵר חֲנֻכָּה״, יכניס בלבו מה שיש לכוון ובמחשבתו שמחה עצומה באלהותו ית״ש על עוצם הנס שנעשה בימים ברכה אי האלו בבית המקדש בפך של שמן. (יסוד ושורש העבודה - שער ״ב פרק 6).

צג. בברכת "שֶׁעֶשֶׂה נְסִים לַאֲבוֹתֵינוּ", יתן הודאה עצומה במחשבתו ושבח מה שיש לבוון גדול ליוצרנו ובוראנו ית"ש על כלליות כל הנסים והישועות הגדולות בכרבה שניה שעשה עם אבותינו בימים האלו, ויצייר במחשבתו בהודאה זו כאילו עשה הי"ת עמו ממש הישועות והנסים בימים ההם. (יפוד ושורש העבודה - שער י"ב פרק ה").

צד. על פי מדותיו של הקב״ה, ביום אשר גברו רחמיו ונתגלו אורות עליונים פירוש נפלא והשפי״ע בצחצחות חסדי חסדים נסים ונפלאות, לא זו בלבד שאותו היום גבוסח "שעשה גבול מאד בשמים ממעל והתברכו בו ברכות שמים וכו', אלא מידי שנה נסים וכוי מאד ביום ההוא לעולם לבני ישראל, חוזר וניאור הולך ואור הנהו זהרורי׳ מלא האור״ה בכל העולמות ברב עז ותעצומות, וטוב וחסד יושפעו מעין הברכות וכו' (וע״ע לעיל סעיף ט׳).

ואפשר שזה נכלל בנוסח שתיקנו רז"ל "שעשה נסים לאבותינו בימים ההם בזמן הזה", פירוש ד"בימים ההם" הגדיל ה' להשפיע שפע ישועה ורחמים ואיתרחיש להו ניסא, וגם "בזמן הזה" מתחדש השפעת רחמים ואורות עליונים כאשר היתה באמנה בימים שנעשה הנס. (כסא דוד להמיד"ל דול בימים שנעשה הנס. (כסא דוד להמיד"ל דום מ", וכ"כ נספרו לני דוד - פרק כ"ט).

צה. ברכת ״שֶׁהֶחֶיָנוּ״ יברך ג״כ בשמחה והודאה עצומה במחשבתו להי״ת מה שהאריך ימי חייו עד זמן זה לקיים מצוותיו הקדושים השייכים בחג הזה, מברכת וגם על שהאריך ימי חיי בניו עד זמן זה. (וע״ע לעיל סעיף פ״ה). ו[אפילו אם שהחיינו מדליקים נרות חנוכה ומברכים ברכה זו], יאמר בלבו ״בני הקטנים, אף שיברכו ברכה זו בעצמם, לא יתנו הודאה במחשבתם כראוי לה׳ יתברך; אתן אני בשבילם הודאה עצומה!״ (יסוד ושורש העבודה - שערט׳ פוף פרק ה׳).

# בָרוּך אַתָּה וְיָ אֱלֹהֵינִוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם אֲשֶׁר קְרִשְׁנוּ בְּמִצְוֹתִיוֹ וְצִוָּנוֹ לְהַרְלִיק נֵר וֹשֶׁל] הֲנוּבָּה:

(לרעת מהרש"ל ז"ל יש לומר שֶׁלַחֲנוּבָה במילה אחת, [וכן נהג החזו"א ז"ל (אוסוס רננו ס"ג עמ' י"ז אות נ"ה)], והעולם אין נוהגין להקפיד בזה. (מ"ב תרע"ו ס"ק א' - נשם הפמ"ג)).

# בָרוּך אַתָּה וָיָ אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם שֶׁעָשָׂה נִפִּים לַאֲבוֹתִינוּ בַּיָּמִים הָהֵם בַּוְּמַן הַזֶּה:

בָרוּך אַתָּה וְיָ אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הַעוֹלָם שֶׁהֶחֲיִנוּ וְקִימָנוּ וְהִגִּיעָנוּ לַוְּמַן הַוֶּה:

### אמירת "הנרות הללו" - "מעוז צור" - ↔

צו. אמירת ״הנרות הללו״ הוא מנהג קדמון, ונמצא במסכת סופרים (כ' ל"ו), ע"ש. וזהו משום פרסומי ניסא. אבל אם לא אמר זה, לא עיכב. (ערוך השולחן או״ח סימן תרע״ו סעיף ח׳).

ענינו

מתי אומרים צז. מיד אחר גמר הדלקת הנר הראשון, שהוא עיקר, יאמר ״הנרות הללו וכו׳״, ויגמור הדלקתן בעוד שאומר ״הנרות הללו וכו׳״. (שלחן ערוך או״ס מרע"ו ד׳, וממה משה סי׳ תתקפ"א, וכ"כ נמשנה נרורה שם ס"ק ח׳). ומ"מ מי שנוהג לומר "הנרות הללו" לאחר שהדליק הכל, נמי שפיר דמי. (משנה ברורה שם - נשם

צח. אומרים בו "הנרות הללו אנו מדליקין וכו' על ידי כהניך הקדושים וכו'", כדי להזכיר התשועה על ידי מי היתה, והוא שבח לזרעו של אהרן, שאע״פ שלא הקריב קרבן בחנוכת המזבח כמו שהקריבו כל נשיאי ישראל, אפילו הכי שלו גדולה משלהם (עי׳ הערה 57). (וכן תקנו בנוסח "על הנסים" שמזכירין בתפילה, "בימי מתתיהו בן יוחגן כהן גדול וכו'"). (סדר היום - סדר חנוכה).

הַגָּרוֹת הַלָּלוּ אָנוּ מִדְלִיקִין עַל הַנָּפִים וְעַל הַנְּפְּלָאוֹת וְעַל הַבְּיִּמִים הַעָל הַנְּפְלָאוֹת וְעַל הַהְשׁוּעוֹת וְעַל הַפִּוּלְחָמוֹת שֶׁעְשִׁית לַאֲבוֹתִינוּ בַּיְמִים הָבֵּן הַהָּן הַבְּן הַלְּהוֹנִת יְמֵי הָבִּרוֹת הַלְּלוּ כְּדָשׁ הֵם. וְאֵין לְנוּ רְשׁוּת לְהִשְׁתַּמֵּוֹשׁ הַבָּלוּ כְּדָשׁ הֵם. וְאֵין לְנוּ רְשׁוּת לְהִשְׁתַּמֵּוֹשׁ הַבָּלוּ כְּדָשׁ הֵם. וְאֵין לְנוּ רְשׁוּת לְהִשְּׁתַּמִּוֹשׁ בְּבֶּר, בְּבִי לְהוֹדוֹת וּלְהַלֵּל לְשִׁמְדָּ בְּבֶּר, בְּבִי לְהוֹדוֹת וּלְהַלֵּל לְשִׁמְדָּ בְּבָּלְאוֹתֶיךְ וְעַל יְשׁוּעָתֶך:
בְּנָרוֹל עַל נִפֶּיךְ וְעַל נִפְּלְאוֹתֶיךְ וְעַל יְשׁוּעְתֶק:

שירת "מעוז צור" בקול ובשמחה

צמ. שירת "מעוז צור", יש לכוון לאומרה בקול ובשמחה, כי היא שירה על הנסים שעשה לנו הקב"ה, ואיתא במדרש תהלים (פרק י"ח) כל מי שנעשה לו נס ואומר שירה, בידוע שמוחלין לו כל עונותיו ונעשה בריה חדשה. (ע" ספר מרדים - פרק ע"ג).

ובכמדבר רבה (י"ט ליג) איתא, אמרו ישראל "עליך לעשות לנו נסים, ועלינו לברך ולקלס לשמך", (מסליס ג' ט') "לה' הישועה, על עמך ברכת סלה".  $^{93}$ ע"כ.

<sup>93</sup> ועוד, מצינו שדרך הקב"ה לעשות נסים בזכות ההודאה שיודו לו בעתיד ובזכות סיפור נפלאותיו (ע" מדום מהלים - פרק כ"ב, ופנים יפות - שמות ל"ה ה"). וזהו סיבה נוספת ליזהר בהודאה ובסיפור נפלאותיו. וע"ע לקמן סעיף ק"ד ולעיל סעיף ט"ו ואילך.

בּעוֹן צוּר יִשוּעָתִי, לְדְ נָאֶה לְשַׁבַּחַ. תִּכּוֹן בֵּית תִּפָּלָתִי, וְשָׁם תּוֹדָה נְזַבֵּחַ. לְעֵת תָּכִין מַמְבֵּחַ מִצֶּר הַמְנַבֵּחַ, אַז אַגמור בִּשִּׁיר מִזְמוֹר חַנַבַּת

הַמְוַבֶּח:

ַרְעוֹת שָּׁבְעָה נַפְשִׁי בְּיָגוֹן כּחִי בְּלַה. חַיַּי מֵרְרוּ בִּקוֹשִׁי בְּשִׁעְבּוּר כַּלְכוּת עֶגְלָה. וּבְיָרוֹ הַגְּרוֹלָה הוֹצִיא אֶת הַפְּגֵּלָּה, חֵיל פַּרְעֹה וְכַל זַרְעוֹ יַרְדוּ בַּאָבֵן בַּמְצוּלַה:

ַרָּרָר קָרְשׁוֹ הֶבִיאַנִי וְגַם שָׁם לא שָׁקַמְתִי, וּבָא נוֹגִשׂ וָהְגַלַנִי, כִּי וָרִים עָבַרְתִּי, וְיֵין خظتم מָסַבִתִּי שַעַבַרִתִּי. כֵץ בָּבֵל זְרַבָּבֵל לַכֵץ שָׁבִעִים נוֹשַׁעָתִי:

בָרוֹת קומַת בְּרוֹשׁ בִּקְשׁ אַגִגי בֶּן הַמְּדָתָא. וְנִהְיְתָה לוֹ לְפַח וּלְמוֹקִשׁ וגאַותו ָנִשְׁבָּתָה. רֹאשׁ יְמִינִי נִשֵּׂאתָ, וְאוֹיֵב שְׁמוֹ מָחִיתָ, רֹב בָּנָיו וָקנָינָיו על הַעֵּץ תַּלִיתַ:

יוָנִים נִקבְּצוּ עָלַי אֲזַי בִּימֵי חומות חַשָּׁבְנִים, וּפָרצוּ מְנְדַלֵי וְמִמָּאוּ כָּל הַשְּׁמַנִים. וּמִנוֹתַר קַנְקַנִּים נַעֲשֶׂה נִם לַשׁוֹשַׁנִּים. בִּנֵי בִינָה יִמֵי ישְׁמוֹנָה קָבְעוֹ שִׁיר וּרְנָנִים:

השוף זרוע קרשה וקרב בא הַיִשׁוּעָה. נְקוֹם נִקְמַת דַם צַבַריך בַאָפָה הָרִשְׁעַה. כִּי אָרְכָּה לְנוּ הַוְשׁוּעָה, וְאֵין כֵּץ לִימֵי הַרַעָה. דְּחֵה אַרְמוֹן בְּצֵל צַלְמוֹן הָקָם לַנוּ רוֹעִים שָׁבִעָה:

## שהיה אצל המנורה - הסתכלות כמנורה

ק. כתב בשו"ת שב יעקב (סי׳ כ״נ), אף שקי"ל דהדלקה עושה מצוה, היינו לאפוקי אם הדליק שלא לשם מצוה דצריך לכבותן וכו', אבל מ"מ המצוה נמי לראותן כדי שיזכירו הנס, <sup>94</sup> כמו דאיתא בנוסח ״הנרות הללו״ - ״אין לנו רשות להשתמש בהן אלא לראותן בלבד", משמע שכל זמן שאין לנו רשות

<sup>94</sup> ראיית נרות חנוכה היא תיקון לעין הרע: כתב החתם סופר ז"ל (דכשות דף ס"ד טור 6'-ב׳ ד״ה נש״ס) דעין הרע של הנחש שולט במקום שיש תוספת קדושה, והתיקון לזה, להביט בעיניו לדבר מצוה לתורה ולתעודה. ומסתמא בעיקר חינוכו של בית שני, שהיה בימי חשמונאים - כי עד אז לא היה להם שבט מושלים והיו מוסרים תחת ידי אומות העולם, תיקנו נר חנוכה להנצל מעינא בישא. עכ״ר, ועיין לעיל הערה 59 יתר דבריו בזה.

להשתמש בהן מצוה לראותן, והיינו שיעור זמן הדלקה, דלכך צריך ליתן שמן כ״כ שיהא דולקין שיעור זה ולראות אותן כדי שיתפרסם הנס. עכ״ל.

ועוד כתב שם: לכך תקנו [הדלקת נרות בבית הכנסת] קודם תפילת ערבית, כיון דמצוה לראותן אחר הדלקתן משום פרסום נס, דאי הוי מדליקן אחר תפילת ערבית היו הולכין מיד מבית הכנסת ולא הוי נראין זמן כראוי . אחר הדלקתן, משא״כ השתא דמדליקן קודם תפילת ערבית. א״כ מזה הטעם אין נכון להדליק בביתו ולילך מיד אחר הדלקה לבית הכנסת לתפילת ערבית.

קא. וכעי"ז כתב החוות יאיר ז"ל בספרו מקור חיים (מרע"ג ב"): נראה לי דעיקר מצוה הוא שיהיה המדליק אצל הנרות חצי שעה לראות אותם לשמוח בהם, כי הם ג"כ זכר לשמחה שהיו מדליקין אחר הנס, כמ"ש "והדליקו נרות בחצרות קדשך", שנ"ל שלא ר"ל הדלקת מנורה בדרך נס, שא"כ העיקר חסר מז הסיפור בעל הנסים, והכי משמע מ"ש "אין לנו רשות להשתמש בהם אלא לראותם", ולכן הרואה ג"כ מברך, ולא סגי שידליק וילך לו למקום אחר. עכ״ל. וע״ע לקמן בסמוך סעיף ק״ר.

קב. ובספר נפש דוד (הנהגות ימי השנה - אות י"ד) כתב הגאון האדר"ת ז"ל: נרות ההשתוקסות של האדרית חנוכה היתה חביבה עלי עד מאד, ולולא שיחת הבריות הייתי מהדר שידלקו ייל להאריד זמן רב כפי היכולת והייתי מתענג לישב בחדר שבו הנרות לראותם ולהסתכל בהם בכל רגע, ולא הלכתי מאותו החדר רק כשהייתי אנוס על פי עבודת הציבור. ובכל זאת הייתי יושב נגד הפתח מאותו החדר כדי להסתכל כפעם בפעם, והייתי שש ושמח בהם הרבה. עכ"ל.

קנ. אבל להלכה, אין חיוב לשהות אצל הנרות כלל. ומלפנים שהדליקו נרות להלכה אין הביתו מבחוץ, לא נראה שישבו אצל פתח הבית, אלא הניחו הנרות חוב לשהות דולקים (וכ"כ הר"ר מיבאל שמעון מייא ז"ל מברעסלויא - נדפס במוריה שנה כ"ג גלויוו א'-ב' עמ' כ"ו, וע"ש עוד [וראה אודותיו במוריה שנה ט' גליון ג'-ד' עמ' ע"ח-פ"ה]). (שו"ת משנה הלכות - מהדו"ת ח"א סימן תקל"ו). וכן פסק הגרש"ז אויערבאך ז"ל (הוגא נקונן תורני -חניכי ישיבת קול חורה - גליון ד' כסלו תשס"א עמ' ג', ובעוד ספרים) שאין חיוב לשהות עם הנרות כדי שיעור זמן הדלקה. וכן נהג הג"ר יוסף שלום אלישיב ז"ל, שהדליק בחוץ ומיד נכנס אל ביתו ושם שר "מעוז צור" וכו'. וכן נוהג פאר דורנו הגר"ח קניבסקי שליט"א. (חונטרס הליכות והנהגות עמ' 7-6, וספר אור ישראל לרי"ת דרדק שליט"א - הערה 735). ובקובץ מבקשי תורה (כרך ד' עמ' ל"א - שלמי אליטור סוף פרק ג') כתב שהחזון איש ז"ל היה חוזר לתלמודו מיד אחרי ההדלקה (נשם הר"ר אהון רוטר שליט״א בעמח״ם שערי אהרן), וכן הגראמ״מ שך ז״ל אחרי ההדלקה היה אומר "מעוז צור" וחוזר לתלמודו. ע"כ. וע"ע בדברי הר"ר מיכאל שמעון מייא ז"ל (שס) שכתב טעם להחמיר באם מדליק בביתו, ע"ש.

#### שירים ופיוטים אחר ההדלקה - וסיפור הנסים

קד. אחר סיום אמירת ״הנרות הללו אנו מדליקים״, ראוי להאריך עוד בשירים ופיוטים עד משך חצי שעה עכ״פ.

ואחר זה ראוי לספר לבניו ולבני ביתו הנסים והנפלאות מפי סופרים וספרים, שעשה לנו עם קדוש הי"ת בימים ההם בזמן הזה, בכדי שיתנו שבח וספרים, שעשה לנו עם קדוש הי"ת בימים ההם בזמן הזה, בכדי שיתנו שבח והודאה לה' יתברך על זה. <sup>95</sup> (יסוד ושורש העבודה - שער י"ז פרק 6"). וע"ע לעיל סעיף ט"ו ואילך.

משל בזה

קה. וכעי"ז בספר מנוחה וקדושה (הקדמה לשער המורה ח"ב נהגה"ה - עמ' ק"ס נדפו"ח)
וז"ל: אותם שמקדימים להדליק קודם תפילת ערבית, מ"מ רצים תיכף אחר
ההדלקה למהר לבית הכנסת להתפלל, גם זה אינו נכון. הא למה זה דומה?
למי שבא אצלו אורח הגון וחשוב, ונתן לו שלום, ואח"כ הניחו והלך לו
לדרכו.

דברי התעוררות

הלא מדה היא בתורה ללמוד סתום מן המפורש, ומצינו שהיו עוסקים ביציאת מצרים עד שבאו תלמידיהם וכו', והלא בחנוכה ג"כ מברכים "שעשה נסים", ובצד אחד היה הנס גדול יותר מיציאת מצרים כי גזירת נס חנוכה היה להשמיד ולהרוג למי שיחזיק בתורת משה, וכל בתולה הנכנסת לחופה תבעל לטפסר תחילה, הדין נותן להתעכב איזה זמן אחר ההדלקה עם בני ביתו, או בעצמו, להכין לבו לשמוח על פטרוננו (הקב"ה) העומד לנו בעת צרותינו. ולפחות כל הזמן שהנרות דולקות. עכ"ל.

# -מגולת אמירת "ויהי נועם וגו" אחר ההדלקה

בגולה

קו. כתב בספר הזכירה (הוכא בספר מועד לכל חי להגר״ח פאלאג׳י ז״ל - כ״ז י״ג, ובספר בן איש חי הלכות שנה א׳ - פרשת וישב הל׳ חנוכה אות כ״ג, ובספר כף החיים - או״ח סי׳ תר״ע ס״ק כ״ו), סגולה
לשמירה מעולה כל השנה, שיאמר בחנוכה כל לילה אחר הדלקת הנרות
שבע פעמים ״ריהי נועם״. עכ״ל.

החשמונאים היו אומרים "ויהי נועם" כשהלכו

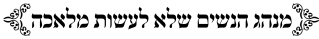
ובספר תשב"ץ קמן (סימן רניס) כתב וז"ל: מהר"ם [מרוטנבורג] ז"ל, כשהוא מתפלל "ויהי נועם", אומר לעולם "אורך ימים וכו" ב' פעמים, ואז יש בו כמנין "כהנים" בגימטריא, לפי שכהני חשמונאי ובניו היו הולכים למלחמה ואמרו ז' פעמים "ויהי נועם" וב' פעמים "אורך ימים אשביעהו", ונצחו. עכ"ל.

<sup>195</sup> ויש להסמיך לזה לשון הרמב"ם ז"ל (הל' סטכה ל' ה'נ): מצות נר חנוכה, מצוה חביבה היא עד מאד, וצריך אדם להזהר בה כדי להודיע הנס ולהוסיף בשבח האל והודיה לו על הנסים שעשה לנו. עכ"ל.

וְיהִי גֹעַם יְיָ מֻלְהֵינוּ עָלֵינוּ וּפַעֲשֵׂה יָבִינוּ כּוֹנְנָה עָלֵינוּ וּפַעֲשֵׂה יָבִינוּ כּוֹנְנָה יִנְלִינוּ וּפַעֲשֵׂה יָבִינוּ כּוֹנְנָה יִנְלִינוּ וּפַעֲשֵׂה יָבִינוּ כּוֹנְנָה יִשְׁלִּהְ בְּסֶתְר עֶלְיוֹן בְּצֵל שַׁדִּי יִתְלוֹנְן. אֹמֵר לַיְיָה מָחָץ יְעוּף יוֹמָם. מִּדְּכָּר הַוּוֹת. בְּאֶבְרְתוֹ יָסֶךְ לְדְּ וְתַחַת בְּנְפִיוּ מָחֵץ יְעוּף יוֹמָם. מִדְּכֶּר בַּאֹפֶל יַבְּלְּהְ מִמֵץ יְעוּף יוֹמָם. מִדְּכָּר בַּאֹפֶרְר לִיְלְה מָחֵץ יְעוּף יוֹמָם. מִדְּכָּר בְּאֹפֶרְ יִבְּיה מְחִינְךְ אֵלֶיה לְא יִקְרב בְּאָבְיְרְתוֹ יְיָמִים אַשְּׁבְּיוֹן שַׂמְה בְּאָבְיְרְ רְעָה וְשָׁלְמֵת רְשָׁעִים תִּרְאָה. כִּי אַתָּה יִיְ מַחְסִי עָלְיוֹן שַּׁמְה יְנָשְׁר בְּבְּבְרְתוּ וְעָבְיְר בְּאָבְיְרְה בְּאָבְיְרְה יִבְּיִם וְשָׁאוּנְך פָּן תִּנִּין וְצָנָה לְּה לִא יִקְרב בְּאָבֶוְרְה בְּבְּרְה יִבְיִם אַשְּׂבִינוּ בִּי וְשָׁלְם בִּי יִשְׁאוּנְך בִּיְר וְעָנִין וְשָּׁלְתוּ בִּיְשׁיִם תִּנְיף בִּיְבְי וְעָלְיְה עִבְּיִי וְעָנְין בִּיְרָה אֲחַלְּצֵבוּ וְשָׁלְבְרוּ בִּיְעִים מִּעְּבְירוּ וְאָשָׁבְיוֹר יִבְּיִם אַשְׁבִּיתוּ עִנִין וְּעָבְיִר וְעִבְּיִם אַשְּׁבִיעוּה וְאַבְּיִבְרוּ וְשִּלְּתוּ בִּישׁוּעתִי: מִים אַשְּבִּיעהוּ וְאַרְאָהוּ בִּישׁוּעתִי: אַנִים אִשְּבִיעהוּ וְאַלְבִיהוּ וְשִּבְּיוֹת בִּישׁוּעתִי. אֹבְרָה אֲשְׁבִּיעהוּ וְאַבְּיִבְיהוּ וְאָבְיִּבוּתוּ בִּישׁוּעתִי:



פרק ו'



#### ל-המנהג

קז. חכמי הדור בימי החשמונאים קבעו ימי החנוכה ועשאום ימים טובים בהלל והודאה (שבת ה:). אבל לא שאסורין במלאכה, שלא נקבעו אלא לקרות הלל ולומר "על הנסים" בהודאה (רש"י שס).

קח. [ומכל מקום], נוהגות הנשים שלא לעשות מלאכה בעוד שהנרות דולקות. [כך קבלו עליהם, מזמן קדמון (נן מיש מי - הלכות שנה מ' פרשת וישנ - הל' תנוכה כ"ז)]. ויש אומרים שאין להקל להם (דהוי כדברים המותרים ואחרים נהגו בהם איסור שאין להתיר בפניהם (משנה נכוכה שם ס"ק ה")). (שלחן ערוך מו"ח מכ"ע צ").

קמ. אין לאנשים למנוע עצמם מעשות מלאכה בפני הנשים. (כנסת הגדודה אויח סיי תריע - נשם משא מלך חיז צדיני המנהגות גדת הנשים צמנהגן). ועיין עוד לקמן סעיף קכ"ה-קכ"ז.

### שיעור זמן האיסור

קי. שיעור האיסור, הוא כחצי שעה (דהיינו בזמן חיוב הדלקת נרות (הגר"מ שטעון ז"ל - הוגא בסעיף קי"ט), ולא יותר, אף שהנרות דולקים יותר (הגר"ש אלישיב ז"ל - פניני מנוכה עמ' קל"ג)). (אליה רבה מר"ע ס"ק י"ב, וכן פסק המשגה ברורה מר"ע ס"ק ד', ועוד רבים).

#### מעמי המנהג-3≎

קיא. הטעם, כדי להכיר שאסור להשתמש לאורה (פי׳ הן מונעות ממלאכה כדי לעשות היכרא ולהורות שהם אסורים להשתמש לאורן (לנוש - אוים מריע א׳׳)). ועוד, שמא יכבה הנר שישתמשו כנגדו, ועל כרחם יכשלו להשתמש לאורה. <sup>96</sup> (ספר כלבו - סי׳ מ״ד, בשם ה״ר אשר [מלומל ז״ל נספר המנהגות], וכן הונא נספר מטה משה (סי׳ מתקל״ד) ועוד ספרים נשם ה״ר אשר ז״ל).

קיב. ועוד טעם, לפי שהנס היה על ידי אשה. (צדה לדרך - מאמר ד' כלל ז' פרק ב').
שהנם נעשה על ידי אשה (סי' ממקל"ד - סובא במגן אברהס סי' מר"ע ס"ק א'): ונראה לי

ראוי הכיש וק**ציעה** (סימן מר"ע) הביא אלו הטעמים, וכתב: וביחוד לנשים הוא דבר ראוי ונכון, לפי שהן קלות הדעת ויבואו לעשות מלאכתן לאור הנר של מצוה. עכ"ל.

ובספר שלחן גבוה (חימ מרע סיק ה׳) הביא טעם הנ״ל, שנוהגות הנשים וכו׳ כדי שיהא להן היכרא וכו׳, וכתב: בעיני יפלא, דלמה צריך היכר זה, ובלאו הכי כבר יש להן היכר אחר ממה שמדליקין נר אחר (השמש) נוסף על הנר היום וכו׳. ואולי דעתם של נשים קלה ולא יבינו דטעם אותו נר הנוסף הוא משום דאסור ליהנות מאורן, לכך נהגו לבטל ממלאכתן, שעי״ז יבינו שאסור ליהנות מאורן. עכ״ד.

דדוקא הנשים החמירו על עצמם יותר. מפני שהתשועה באה ע"י מעשה ידי אשה <sup>97</sup>. עכ"ל. ובשו"ת חתם סופר (ס"א או"מ סימן קנ"ה) הסביר, דכיון שעל ידן היה הנס הוה יום טוב שלהם. כמו ראש חודש.

> לנשים. טל הגזירה טל

> > הנשואות

קיג. ועוד, מפני שהיתה גזירה קשה על בנות ישראל, שגזרו יוונים על כל בתולות הנשואות להיבעל לטפסר תחילה (ר״ל, כיון שמדליקין המנורה לזכרון כל הנסים (עי׳ בהערה 46), ובכללן זה הנס, לכן נוהגין להחמיר על עצמן בזה, להורות שמכירים טובו של מקום ב״ה שהצילן מגזירה זו המיוחדת להן. (כנלענ״ד)). (קיצור שלחן ערוך -סימו הל"ט סעיף ג', וערוד השלחו - או"ח חר"ע ח").

> שלא יסיחו דעתן מזכר

קיד. ועוד, כדי שלא להסיח דעתן מזכר הנס, עושין לפחות אותה שעה כמו יום טוב. (לבוש או״ח תר״ע א׳). וכ״כ בספר מור וקציעה (סימן תר״ע) שהוא משום <sup>98</sup>. היכרא דניסא ופרסומי מילתיה

שיש להו

חלק במצות נר חנוכה

קמו. ובספר ידי חיים [להבן איש חי ז״ל] (שו״ע לו״מ מרע״ה ג׳) כתב: האיש מברך ומדליק את המנורה, והאשה עומדת ויוצאה ידי חובה. ולכן נהגו הנשים שלא לעשות מלאכה בעוד הנרות דולקין, מפני שלא יהיה נחשב שהם נדחו ממצוה זו ואין להם חלק בה, דהראיה, בליל שבת הם מדליקין ונר חנוכה אין מדליקין הם, אלא לכך עשו דבר היכר שהם יש להם חלק במצות נרות חנוכה, שעושים לה כבוד בזה דאפילו האנשים המדליקין אין עושין אותו.

ומדליקין של שבת, שנר השבת משתמשין לאורו ונמצא זה בכלל צרכי הבית המוטלין על האשה, אבל נר חנוכה, כיון דאסור להשתמש לאורו, דהוא קודש, נמצא אין זה צרכי הבית, לכך אינו מוטל על האשה. ולזה אין עושין מלאכה בעוד שהנרות דולקות, להורות שהם קודש, וכיון דהם קודש אינם

גם עוד קרוב לזה, כדי להודיע הטעם שאין מדליקין הם נרות חנוכה

<sup>97</sup> קצת מנס חנוכה נעשה ע"י אשה, כדאמרינן במדרש, דיהודית בתו של יוחנן היתה יפת תואר מאד, ובקשה ראש האויבים שתשכב עמו ואמרה לו שתמלא בקשתו, והאכילתו גבינה לשכרותו כדי שיצמא וישתה יין וישתכר וישן וירדם, וכן היה, וחתכה את ראשו והביאתו לירושלים, וכראות שר צבאם כי אבד מלכם, ברחו כולם. (ד"ן על הר"ף - שנת י:, וערוך השולחן או״ח מכ״ע ח׳, וקיצור שלחן ערוך - סימן קל״ט סעיף ג׳׳). וראה הערה 109.

ועוד. איתא במגילת תענית ופרק ו"שבת אחת היתה למתתיהו. וכשהגיע זמנה להנשא, בא הקסטרין לטמאה (כגזירתם שעל כל התולות הנשואות להיבעל לטפסר תחילה), ולא הניחו אותו, וקנאו מתתיהו ובניו, וגברה ידם על מלכות יון, ונמסרו בידם והרגום. ע"כ. הרי שקנאת מתתיהו ובניו ביון עד אבדו, נתגלגלה ע"י אשה.

<sup>98</sup> כתוך חצי השעה ראוי לנשים להיות ככית שנרות חנוכה דולקות שם: כיון שתקנו שלא לעשות מלאכה בשביל היכר - שידעו שלא להשתמש לאורה, וגם משום שנעשה נס על ידיהן, וגם כדי שלא להסיח דעתן מדבר הנס, על כן יש ענין שיהיו הנשים בבית בתוך חצי השעה [או בבית אחר אשר גם שם הנרות דולקות (כגלענ״ד)], ולא ילכו לחנויות וכדומה. (נמעי גבריאל - חנוכה פרק ל״ח סעיף ב׳).

בכלל צרכי הבית ולכך אין הנשים מדליקין, אבל לעולם חייבות הם כאנשים. עכ״ד.

> מעמים ע"פ סוד

קמז. ובספר בן איש חי (הלמת שנה 6' פרשת וישב - הלי תנוכה כ"ז) כתב: אמרתי טעם על
פי הסוד, כי מצינו מפורש בדברי רבינו האר"י ז"ל בשער הכוונות שיש
תוספת קדושה אל המלכות העליונה בחנוכה, כמו ענין ראש חודש,
דבחנוכה מקבלת הארותיה מן ההוד ע"י עצמה שלא ע"י בחינת התפארת,
שאינה טפילה אל בחינת התפארת כמו בימי החול. ולכן מאחר שהנשים
מושרשים הם במלכות, שיש לה תוספת בחנוכה, על כן עשו תוספת לעצמן,
באיסור עשיית מלאכה, להתקדש בכך בשעת הדלקת הנרות דוקא. והוא
טעם נכון בעזה"י. עכ"ל (וע"ע לעיל סעיף מ"ה). וע"ע בספר מור ברקת (מריע מריע מ"ה) עוד טעם למנהג זה ע"פ הסוד, ע"ש.

#### איזה מלאכות אסורות

קיו. יש דעות שונות במה נוהגות איסור, ובס"ד ערכתי את אשר מצאתי בזה:

מוויה

קיח. כתב הג"ר יצחק וויים ז"ל אב"ד ווערבא (נקונטרס "דנק טונ" - נדפס נסוף שו"ת משנת שמר ת"ה) שמנהג הנשים להמנע רק מלטוות, ועושים שאר מלאכות. עיין בהערה<sup>99</sup>.

כביסה, אריגה, תפירה, גיהוץ -

מבשלות

קים. והגר"מ שמערן ז"ל אב"ד דעברעצין (נדפס נספר נטעי גנריאל הל' חנוכה - פרק ליח הלכה ד') כתב: אודות המנהג שאין נשים עושות מלאכה במשך חצי שעה זמן חיוב הדלקת נרות, כן קבלה בידינו שאין אשה עושה מלאכת נשים, היינו כביסה, אריגה, נייען (תפירה), וביגלען (גיהוץ), אבל בודאי מבשלות ואופות. עכ"ל.

מלאכה שיש בה עמל, וכוי עבודות הממבח

קכ. ובקובץ מבית לוי (סלק י׳ - כסלו סשנ״ז - עמ׳ ג׳) כתב ששמע מהגרי״ש וואזנר זצ״ל דכל מלאכה שיש בה עמל יש להמנע. ובעבודות המטבח לא נהגו איסור. וכן אמר דמשטיפת הרצפה ראוי למנוע. ושטיפת כלים במטבח, לפי הענין. עכ״ד.

<sup>99</sup> זה לשונו שם: אמרתי להזכיר מה שנ"ל ליישב מנהג הנשים שנמנעים רק מלטוות, ועושים שאר מלאכות, שהי' להן לאסור כל מלאכה. ולפענ"ד נ"ל לומר שטעמן משום דהרמב"ם ז"ל כתב בפכ"א מהל' אישות שעיקר מלאכת הנשים הוא הטוויה, מדכתיב (שמות ליה כ"ה) "וכל אשה חכמת לב בידיה טוו". ולפענ"ד להוסיף מסוף משלי (משלי (משלי ל"ט) "וכפיה תמכו פלך", ובמשנה סוטה פ"ז (משנה לי) "עד שישאו ויתנו בה מוזרות בלבנה", וע"ש ברע"ב, וביומא ס"ו ע"ב אין חכמה לאשה אלא בפלך, וכן באו"ח סי' תקנ"א. ועל כן נמנעו דוקא מלטוות, משום דזה עיקר מלאכתן המיוחדת להן. עכ"ד.

האסורות

הכא. ובספר הלכות חנוכה (להר"ש איידער ז"ל - עמ' ד") כתב בשם הגר"מ פיינשמייז ז"ל: תפירה, כביסה, ושאר מלאכות האסורות בחול המועד, אסורות הז לנשים אחר הדלקת נרות ע"פ המנהג. אבל מותר לבשל. וכן מלאכת דבר האבד מותרת, כבחול המועד. עכ״ד. וכן כתב הגר״ה קנייבסקי שליט״א (נספר דולה משחה - הל' חנוכה עמ' ר"ל) דמסתבר דלא חמיר מחול המועד.

אפיי בישול

קבב. ועיין בספר רבבות אפרים (מ״ל לו״ק סימן מל״ו) בשם הג״ר ישראל יעקב פישר ז"ל שנהוג בעיה"ק ירושלים ת"ו שנשים נמנעות לעשות מלאכה, ולא מבשלים. ומסתמא משום גזירה שמא תבוא להשתמש לאור הנר חנוכה. עכ"ד.

קבג. בשוית שרגא המאיר (ק"ן סימן פ"ן אות ב") כתב: באמת מצינו שלשה טעמים גדר האיסור שלא לעשות מלאכה בעוד שהנרות דולקות: א) הרא"ש מובא בב"י. כדי תלוי בפעם האוה: להכיר שאסור להשתמש לאורה. ובמטה משה כתב עוד טעם, ב) שמא יכבה נר אחת שמשתמשים לאורה. וע"כ יכשלו להשתמש לאורה ושל נרות חנוכה]. והלבוש כתב טעם הג') א"נ, כדי שלא להסיח דעתן מזכר הנס עושין לפחות אותה שעה כמו יו"ט כו". עכ"ל הלבוש.

א״כ לפי טעם הלבוש הוא כמו יו״ט, וביו״ט עצמו ג״כ מותר לבשל ולעשות צרכי הבית וכדומה, רק מלאכות גמורות - כמו תפירה ואריגה וכיבוס, אסור; וע״כ גם בעת שהנרות דולקות אינו אסור רק מלאכות גמורות.

וגם לטעם הב"י והמטה משה י"ל שרק בדברים שצריכין עיון, בזה אסור, כגון לתפור לארוג וכדומה, משא"כ בישול ושאר צרכי הבית שאינו צריך עיון רב ואור רב, וע"כ לא נהגו לאיסור מלאכות אלו.

ועוד, הלא האיסור הוא שנוהגות הנשים שלא לעשות מלאכה, ולפי

להמנע

אבל במקום

שנהגו וכוי

ממדאכות גמורות. ולא זכרוני המנהג הוא רק שלא לעשות מלאכות גמורות. אבל לא צרכי הבית ובישול וכדומה. אבל במקום שנהגו לאיסור גם בבישול ושאר צרכי הבית, אז הוי דברים המותרים ואחרים נהגו בהם איסור אי אתה רשאי להתירו בפניהם.

בשו"ת קנין תורה (מ"ז סימן נ"ג אות ג') כתב: מה שכתב [השואל] עוד לדייק מדברי 100 המשנה ברורה שכתב וטעם המנהג שלא לעשות מלאכה בעוד הנרות דולקותו משום היכר דאסור להשתמש לאורה, ולפי"ז י"ל דבמקום אחר מותרות בכל, לא נלע"ד, דלדבריו תכנס לחדר אחר ושם תעשה כל המלאכות. וח"ו לבטל דברי השו"ע וראשונים שאסרו כל זמז שהנרות דולקות סתם - דהיינו בכל מקום שהיא נמצאת, וז״ב לע״ד. עכ״ל.

ובאמת. לפי טעם הנ"ל צ"ע למה לא יהא מותר לעשות כן (ליכנס לחדר אחר ולעשות שם כל המלאכות). ואפשר י"ל שגם לפי טעם זה נהגו מעיקרא איסור מלאכה בכל מקום משום לא פלוג, שאם יהיו עוסקות במלאכה שלא במקום הנרות יש לחוש שיבואו לעסוק במלאכה גם במקום שהנרות דולקות; דהיינו שביטול מלאכה [כללי] גופא הוא ההיכר שאסור להשתמש לאור נר חנוכה. וכנדענ"ד). קכד. כשיש צורך גדול לעשיית מלאכה, תלוי עד כמה יש לה צורך בזה. וכל הענין לא כ"כ חמור. (הגרי"ש אלישיב ז"ל - פניני סנוכה - פרק ו' - עמ' קל"ח-קל"צ). וראה לעיל סעיף קכ"א מהגר"מ פיינשמייז ז"ל.

במקום צורך גדול

#### יש קצת מקומות שגם האנשים מחמירים כזה

קכה. רוב הראשונים סתמו מנהג זה כמנהג נשים (ארחות חיים - הלי מנוכה לות כיה - הוגה בל בו קיי מיד, שבלי הלקם - קימן קפיד, צדה לדרך - מאמר די כלל ז' פרק ב'), וכן הוא ברוב ספרי הפוסקים (שלחן ערוך אוים מריע ה' [והרמ"ה זיל לה הגיה על דבריו מאומה], לבוש אוים מריע ה', ממה משה פיי ממקל"ד - הוצה במגן הברהם מריע סיק ה', ב"ה הייח מריע ד', חיי אדם קנ"ד ג', ערוך השלחן אוים מריע מ', בן איש חי - הלכות שנה ה' פרשת וישב הלי מנוכה פעיף כ"ז, ועוד), ויש מהם שכתבו להדיא שמנהג זה דוקא לנשים - ולא לאנשים.

קכו. אולם, כתוב בספר מהרי"ל (מנסגים - סל' סנוכה אות י"א): קבלה היא בידינו שאין לאדם לעשות מלאכה בשעה שנרות דולקים בחנוכה. עכ"ל. ורבים (פרי מגדים - אז אזל אנרהם מר"ע ס"ק א', מקור חיים - ס" מר"ע, מחלית הזקל על המ"א מר"ע ס"ק ב'. ונאליה רנה (או"ח מר"ע ס"ק י"א) כתנ: אנל נמהרי"ל מזמע קלח זגם לאנזים יז למנוע, עכ"ל) דייקו בדבריו ("שאין לאדם לעשות מלאכה") דמשמע שאף אנשים אסורים במלאכה. וכ"כ המשנה ברורה (מר"ע ס"ק ג') בשמו: ויש מקומות שגם האנשים מחמירים בזה. [אליה רבה בשם מהרי"ל (זער הליון זם אות ו")]. עכ"ל.

ובשיירי כנסת הגדולה (טור מר״ע אות ד׳) כתב: מהרי״ל כתב קבלה בידינו שאין לאדם לעשות מלאכה וכו׳, ע״כ, נ״ל דס״ל דאף האנשים אסורים במלאכה. ושמא ״אדם״ לאו דוקא, וכונתו לומר אשה, כמו ״כתפארת אדם לשבת בית״ (ישעיה מ״ד י״ג). עכ״ל.

קכז. ועיין בספר מור וקציעה (סוף סי׳ מר״ע) שכתב היעב״ץ ז״ל שראוי לכתחילה להנהיג כן, להשוות בו המדה לאנשים כנשים, אי משום יו״ט דרבנן, אי נמי משום דבגברי נמי איכא למיחש איידי דטרידי בעבידתא אתו לאשתמושי להדי נר חנוכה ולאו אדעתייהו. ע״ש. וכ״כ בסידורו (סידור יעב״ץ שער ״ - שני מתכות - אות ה׳-ו׳): נוהגות הנשים שלא לעשות מלאכה בעוד שהנרות דולקות וכו׳. היכא דנהוג נמי גברי לאמנועי ממלאכה, שפיר דמי. עכ״ל. וע״ע בהגהות מהר״ם שיק על שו״ע (או״ס ס׳ מר״ע - נדפס מר״י בטו״ע מהדות מסון ירושלים).





#### המנהג ומעמיו →

קבח. מנהג ישראל (מנהג ותיקין הוא (שרים הריביש - סימן קיים) בכל המקומות (כלבו - סימן מיד), ולא תקנת חכמים (שוית הריביש - סימן קיים, ומשנה ברורה - מרעים סיק מיד)) להדליק גרות חנוכה גם בבית הכנסת, כדי לעשות פרסומי ניסא במקום הרבים <sup>101</sup> (רישב"א - שנת כג., וכ"כ בספר כלבו - סימן מ"ד, ומאירי - שם כג:, ושלחן ערוך או"ח מרע"א ז"). ועוד, הוא זכר למקדש (כלבו - שס), שהנס בא במקדש בית עולמים, לכן עושים כמו כן במקדש מעט בגולה לפרסם הנס. (ספר המנהיג - הלכות חנוכה).

ועוד י"ל שתיקנו להדליק בבית הכנסת מפני האורחים שאין להם בית להדליק בו, וכמו שתיקנו קידוש בבית הכנסת משום אורחים דאכלו ושתו בבי כנישתא (ע" שלחן ערוך או״ח סימן רס״ט). (בית יוסף או״ח תרע״א אות ז"). ועיין עוד בספר כלבו (שם).

קכט. מברכים על הדלקה זו<sup>102</sup> (שלחן ערוך שס). ואע״פ שאין מברכין על המנהג, זהו במנהג קל כמו מנהג של ערבה שאינו אלא חבטא בעלמא, אבל בזה שהוא לפרסם הנס בבית הכנסת ברבים מברכין עליו, כמו שנהגו לברך על ההלל של ראש חודש ואע״פ שאינו אלא מנהג. ואין בזה משום ברכה לבטלה כלל, וכדעת ר"ת ז"ל. (שו"ת הריב"ש - סימן קי"א, הוגא צמשנה צרורה - שם ק"ק מ"ד).

ומ"מ באותה הדלקה של בית הכנסת אין אדם יוצא בה, וצריך לחזור ולהדליק כל אחד בביתו [בברכה], דמצות חנוכה נר איש וביתו. (שו"ת הריב"ש שם, הוגא גרמ"א שם). ומ"מ השליח ציבור לא יחזור לומר בביתו ברכת "שהחיינו" בליל א', אם לא שמדליק להוציא אשתו ובני ביתו. (משנה ברורה שם פ״ה מ״ה).

קל. בהרבה מקומות נוהגים להדליק נרות חנוכה בבית הכנסת גם בבוקר בעת גרות חגוכה בבוקר, משום התפילה [בלי ברכה (שו"ת לצושי מרדכי - או"ח מהדות"ג סימן ס"ו)], משום פרסומי ניסא. (מוד וקציעה - סימן תרע״ה, ופרי מגדים או״ח - אשל אברהם סימן תר״ע אות ב׳).

בורך לפרסם 101 בשו"ת הריב"ש (סימן קי־6) כתב: המנהג הזה להדליק בבית הכנסת, מנהג ותיקין הוא הגם במקום משום פרסומי ניסא, כיון שאין אנחנו יכולין לקיים המצוה כתקנה כל אחד בביתו - שהיא להניחה על פתח ביתו מבחוץ, כדתנן (שנת כה:) בההיא דגמל טעון פשתן וכו'; וכיון שעתה שיד האומות תקפה עלינו ואין אנו יכולין לקיים המצוה כתקנה, ומדליק כל אחד בפתח ביתו מבפנים ואין כאן פרסומי ניסא כי אם לבני ביתו לבד, לזה הנהיגו להדליק בבית הכנסת לקיים פרסומי ניסא. עכ"ל.

בבית הגאון בעל הדלקת עצמו עצמו חתם סופר בעל הגאון בעל הדלקת שמרן שמעתי שמרן שמעתי  $^{102}$ הכנסת, מ"מ כן הוא המנהג וסוגיא דעלמא בלי פקפוק. (שו"ת מהר"ם שיק - יו"ד סימן שע"ד). וע"ע בשו"ת תשובות והנהגות (ס"ב סימן של"ה).

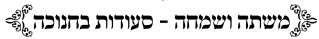
שהיה הנס בביהמ"ק הנרות אילו

ובשו"ת בנין שלמה (סימן נ"ג, וכעי"ו נקו"ת לנוקי מרדכי - קס) כתב: אולי יצא המנהג כדי לצאת דעת הרמב״ם ז״ל דס״ל דגם בבוקר היה צריך להדליק ניכר גם בבוקר, שאו נרות המנורה אם מצאן כבויות, ועל זה כתב קרא (שמות ל' ז') "בבוקר בבוקר בהיטיבו את הנרות", וכמו שכתב בפ"ג מהלכות תמידין ומוספין הלכה י" וי״ב, וכו׳, ועפ״ז עולה נכון המנהג להדליק בבית הכנסת גם בבוקר, משום דבמנורה נמי היה ניכר הנס גם בבוקר בעת ההטבה, דלא היה בו רק להדליק ולהטיב רק ליום אחד והדליקו בו שמונה ימים [מעת לעת].

והא דאין מדליקין בבית בבוקר, היינו משום דביום ליכא פרסומי ניסא כלל, דשרגא בטיהרא מאי אהני, אבל בבית הכנסת דהוא מקדש מעט שפיר נכון להדליק במורה נרות חנוכה כדי לעשות זכר לנס דהטבה. עכ״ד, ועי׳ לעיל הערה 58.



פרק ח'



### מנהג העולם שמרבים בסעודות

קלא. כל ישראל נהגו לשמוח בחנוכה לעשות משתה ושמחה. (ספר מנהגים דבי מהר"ם [מרומנבורג] - מנוכה - עמ' ע"א). וכן מוזכר מנהג זה שמרבים בסעודות, במור (או"ס סי מר"ע) ועוד. ובלבוש (או"ס מר"ע כ") כתב ג"כ שכן היו נוהגים בימיו. וכתב הב"ח ז"ל (או"ס סימן מר"ע) וז"ל: מנהג זה, שמרבים בסעודה, כבר נהגו בו גדולי הדור הקדמונים. עכ"ל.

### דעת הפוסקים שהן סעודות הרשות -

קלב. מהר"ם מרומנבורג ז"ל היה אומר שריבוי הסעודות שמרבים בהם בחנוכה, הן סעודות הרשות, שלא קבעו ימי החנוכה אלא להלל ולהודות, ולא למשתה ושמחה (לשון הגמרא (שנמ מז:): לשנה אחרת קבעום ועשאום ימים טובים בהלל והודאה [ע"כ], ודייק מהר"ם ז"ל, דוקא להלל ולהודות, אבל לא למשתה ולשמחה (משנ"ז קטן - ס" ק"ט)). (מור לוד ס"מן מר"ט, וכ"כ נשו"מ מהר"ם מרוטנבורג ס" מר"ה, וכן הוכל דעם מהר"ם ז"ל נמרדכי - פסמים פרק ז" לות מר"ה, ונמשנ"ז קטן - סימן ק"ט, ונלקט יושר - ח"ל עמ" ק"ט, ועוד). ושוב מצאתי כן לרבו של מהר"ם מרוטנבורג ז"ל, ה"ה מוה"ר יצחק מווינא ז"ל בספר אור זרוע (ס"ב - הל" מטכה ס" שכ"ל) וז"ל: אין להתענות בחנוכה כשם שאין להתענות בפורים, אע"ג דלא מיחייבי לבשומי נפשיה כמו בפורים, בתענית מיהא אסור. עכ"ל. וכן פסק מרן הבית יוסף ז"ל להלכה בשלחן ערוך (לו"מ מר"ע נ") וז"ל: ריבוי הסעודות שמרבים בהם, הם סעודות ברשות, שלא קבעום למשתה ושמחה. עכ"ל.

שעמים שלא קבעו ימי חנוכה למשתה ושמחה, לפי דעה הנ"ל
קלג. לא קבעום למשתה ושמחה כפורים משום דגזירת המן היתה על הגופים
יין גזרו על
הנפא, וכנגדו להשמיד להרוג ולאבד, לכך צריכין לשמח הגוף. אבל גזירות אנטיוכס היתה
משמחים את
הנפש, ואין
ביטול תורה ומצוות, ואף שזה גרוע מגזירת הגוף, מ"מ סוף סוף הם גזירות
לנף עניו
הנפש, לכך צריכין לשמח הנפש בהלל ותודה וזמירות ושירות ותשבחות,
ואין להגוף ענין בזה. (ערוך השולחן מריס מריע ט' - ע"פ הלבוש מריס מריע כ', ועים
נלנוס נימר מריכות). וע"ע בספר מועד לכל הי (כ"ז ע"ט) בשם ספר מועדי ה'.

קלד. ובספר מאמר מרדכי (ארת תר"ע ס"ק ג') כתב שבכל דבר תקנו מה שיש בו זכרון הנס טפי. ולכן ימי הפורים קבעו למשתה ושמחה, מפני שהתשועה באה להם ע"י משתה ושמחה, דהיינו סעודה ומשתה היין שעשתה אסתר המלכה ומתוך המשתה נתלה המן ועלה מרדכי לגדולה וצמח קרן

בפורים יש זכרון הנם במשתה ושמחה, משא"כ חנוכה ישועתינו. <sup>103</sup> משא"כ בחנוכה, שהנס היה בענין הנרות, ולכן לא היתה תקנתם לשמוח בהם באכילה ושתיה, רק תקנו להודות ולהלל לו יתברך ויתעלה על שהושיענו מיד אויבינו ולהדליק נרות בימים אלו להיות אלו הימים נזכרים ונעשים כל ימי עולם זכר לנס. עכ״ד.

קלה. והמ"ז (או״מ תר״ע ס״ק ג׳) כתב: נראה הטעם דלא קבעו כאן לשמחה כמו הבחינו בפורים, דבפורים היה הנס מפורסם להצלת נפשות, ועל זה יש שמחה בעולם שרצונו ית: בפורים, דבפורים היה הנס מפורסם להצלת נפשות, ועל זה יש שמחה בעולם הזה, משא״כ בחנוכה, דאע״ג דהיתה ישועה ממנו יתברך במלחמה, מ״מ לא היה מפורסם על צד הנס. רק בנרות היה הנס מפורסם ובמגילה הנס היה מפורסם וניכר לכל, שבלילה ההוא היו כמה נסים שלא היו כלל על צד הטבע בשום ענין, משא״כ בנס חנוכה ע"י יהודית שחתכה ראש האויב, [וגם נצחון הנפלא במלחמה (הוספת התלקט)], אע"פ שהכל מאתו יתברך, לא היה כ"כ מפורסם [לנס] לכל, (עיין בט"ז או"ח סימן רי"ט ס"ק ו' שכתב דנס הוא דבר המוכח וניכר שיוצא חוץ להיקש העולם). (פרי מגדים - משבצות זהב - תר"ע ס"ק ג')), על כן קבעו להלל ולהודות, כי אין מזה שמחה בעולם הזה, והצלת נפשות היה טפל בזה, על כן עשו עיקר מן הנס המפורסם שהוא מורה על הודיה, כי כן ראו רצונו יתברך בזה. עכ"ל.

ובשו"ת כתב פופר (או"ח סימן קל"ז) הביא דברי הט"ז, וכתב: ונראה לי להמתיק דבריו, דוודאי גם נצחון המלחמה מאת ה' היתה זאת, כמ"ש ב"על הנסים" "רבים ביד מעטים וכו", אלא שמי שלבו נוקפו יוכל לומר שהיה בטבע, כי היו חשמונאים גבורי כח, כאשר היו באמת (ועי׳ בספר מחזיק ברכה , ונצחום, שכתב דכיון שהיו יושבים בארץ ישראל ובאו אויבים ונצחום, יש בדבר זה קצת דרך טבע, משא״כ פורים), לכן הראה ה׳ להם השגחתו בדבר הנראה לעין כל, בנרות, והחלק יעיד על הכל כי הנצחון ג״כ מאתו יצא, ומ"מ לא רצה ה' לעזרם בלי שילחמו נגד שונאיהם. דממעט בניסא כל האפשר עדיף, ע"ד (דנריס ט"ו י"ס) "וברכך בכל אשר תעשה", ובנרות עצמם - הראה ה' להם למעט בניסא עדיף, עפמ"ש הט"ז דנס של לילה ראשונה שלא היה כלה כל השמן בלילה ראשונה, הגם שבוודאי אפשר שיברא ה׳ בריה חדשה יש מאין, כך מדתו של הקב״ה למעט בניסא כל שאפשר לקרב יותר אל הטבע, ועל דרך זה היה נצוח המלחמה, והראה ה' להם ע"י נס הנרות כי רצונו והשגחתו היה בניצוח מלחמה (וע"ע לעיל סעיף ד' מספר סדר היום. ובהערה 48 ממהר"ל והפרי מגדים ז"ל. ובהערה 59 מספר מטה משה). עכ"ל.

קלו. והב"ח ז"ל (או"מ סי׳ מר"ע) כתב: בחנוכה עיקר הגזירה היתה על שהתרשלו בעבודה, ועל כן היתה הגזירה לבטל מהם העבודה, כדתניא בברייתא שגזר עליהן אותו הרשע לבטל התמיד. ועוד אמר להם, מצוה אחת יש בידם, אם אתם מבטלין אותה מידם כבר הם אבודין, ואיזה? זה הדלקת מנורה, שכתוב

וגם הזהירונו חז"ל להשתכר בהם, אע"פ שהשכרות היא מדה פחותה ומגונה בעצמה, <sup>103</sup> מ״מ כדי לעשות זכרון לנס - להזכיר חסדי ה׳ עמנו ולהודות לו על מה שהגדיל והפליא לעשות לנו מתוך משתה היין, קבעום למשתה ושמחה. (המשך דנרי הרג מאמר מרדבי שם).

הישועה בא בה (שמות כ"ז כ") "להעלות נר תמיד", כל זמן שמדליקין אותן תמיד הם עומדין בזכות העבודה ולכן כו', עמדו וטימאו כל השמנים. וכשחזרו בתשובה למסור נפשם על העבודה, הושיעם ה' על ידי כהנים עובדי העבודה בבית ה'. על כן נעשה הנס ג"כ שהיא עבודה בנרות, תחת אשר הערו נפשם למות על קיום העבודה. ולפיכך לא קבעום אלא להלל ולהודות. שהיא העבודה שבלב. עכ"ד.

קלז. ובדרושי הצל"ח (דרוש ל"ג) כתב שעיקר כוונת היונים היה "כתבו לכם על הקב"ה עשה קרן השור שאין לכם חלק באלקי ישראל", ורצו שלא תהא השכינה שורה בישראל. ובאמת באותו זמן שנעשה בית המקדש עבודה זרה, שהרי שקצו להראות אבני מזבח ועשו בו תקרובות עבודה זרה, מסתמא נסתלקה השכינה משם, כי קצר המצע מהשתרע והמסכה צרה וגו', וא"א לשני רעים וכו', ובכל מקום ששורה הקליפה השכינה בורחת משם, וזה דרך הקדושה להיות כמלך עלוב ונרחה מפני הקליפה. והנה, היה מקום להרהר, מי יודע אם תחזור השכינה לשכון בבית הזה שנעשה בית עבודה זרה, וכמבואר בחדושי הרא"ם על הסמ"ג. והקב"ה ברחמיו ורוב חסדיו הראנו אות לטובה, כי עדיין חיבת הקודש מכשרת הבית הזה ושתחזור השכינה להיות שורה בבית הזה, והנה נרות המנורה הוא עדות לישראל שהשכינה שורה עמהם. וזה נר המערבי, [וכו'], שנותן בה שמן כמדת חברותיה וממנה היה מתחיל ובה היה

זמן מופלג כזה שנעשה נס והדליקו ממנו שמונת ימים.

שבעים מזיו למשתה

במלחמה

ולפי שבנס הזה ראו אור גדול - השראת השכינה בישראל, כבר היו שבעים מזיו השכינה, מעין עולם הבא שאין בה לא אכילה ולא שתיה, רק צדיקים יושבים כו' (כרכות יו.), לא היה כאן מקום לקבוע ימי משתה ושמחה -דברים גשמיים, רק מאורי אור שהוא מעין עולם הבא. משא״כ בימי מרדכי ואסתר, לא היה זכר בנס ההוא להשראת שכינה בישראל, רק הצלה ממות לחיים חיי עוה"ז, קבעו בו מעין הנאת עוה"ז שמחה ומשתה. עכ"ר.

מסיים, הרי שע"י דליקת הנר יתר על זמנו לפי דרך הטבע היא עדות על השראת השכינה. וק"ו כאן שדלקו כל שמונת הנרות יתר על זמנן לפי הטבע

קלח. ובספר יוסף לקח [על מגילת אסתר] (מ' ט"ז, נספר מקור חיים לגעל החוות יאיר (או"ח תר"ע לא קבעום ב') זיין לדבריו) כתב: ישראל כולם בני איש אחד. לא יאות לקבוע משתה אם אין השמחה כוללת כולם. ולזה לא נקבעו ימי חנוכה למשתה, לפי שמתו כמה מישראל במלחמת חשמונאי, וכאשר הגוף אשר אין בריאותו מתפשט בכל איבריו אבל יש בו אבר חולה, לא ינתן לו רשות לאכול ולשבוע כרצונו, כי הרופא ימנע ממנו רוב המאכל והמשתה מפני אותו האבר החולה, כן האומה ישראלית גוף אחד, בכל עוד שאין הבריאות מתפשט בכל איבריו אין לו לעשות משתה. עכ״ד.

קלמ. והחתם סופר ז"ל (מורס משה - ויסי ד"ה והנה יל"ד) כתב: יעקב אבינו ע"ה נולד ומת ביום א' דסוכות (עי׳ סה״ר ב״א רנ״ה), ונ״ל משום הכי לא קבעו ימי חנוכה

כיון שנשלמו לששון ולשמחה, רק להודות ולהלל, שביום כ״ה כסליו שלמו שבעים ימי ע" ימי אבלו אבלו וחניטה של יעקב, והעלוהו באותו יום ממצרים, ומשום הכי אין ראוי של יעקב בכ"ה בכסלו לקבוע בו יום משתה ושמחה. עכ"ל.

קמ. ועיין לעיל בהערה 23 מהחתם סופר ז"ל טעם חדש שלא קבעו חנוכה למשחה

#### דעות הפוסקים שהן סעודות מצוה - וטעמיהם

קמא. בספר כלבו (סימן מ"ד) כתב: התקינו חכמים שבאותו הדור שיהיו עושין אלה הימים בכל שנה ושנה ימי משתה ושמחה והלל, וכו׳. עכ״ל. הרי דס״ל שמשתה ושמחה ממצות היום.

קמב. ובהגהות מרדכי ארוך (על המרדכי - מס׳ פסחים פרק ד׳ אות תר״ה) כתב: נראה דהואיל וחנוכה הוא מימים שנתחייב בהם באכילה, שהרי אסור להתענות בהן, אין בהן משום סעודת הרשות (שלא כדברי מהר"ם ז"ל שהן סעודות רשות). ועוד, הרי בכל סעודה אומרים "על הנסים" ומהללים להקב"ה על הנס ועל גבורתן, והוי פרסום הנסים. עכ"ל. ובחידושי אנשי שם (על המרדמי שם) הביא דברים אלו, וכתב: מצאתי בשם מרדכי ארוך (ר"ל עוד מצא בשם מרדכי ארוך, בנוסף להנ"ל) [וז"ל]: עוד מצאתי ע"ש פרק במה מדליקין, וז"ל: במגילת תענית אמרו דנקבע יום טוב משום חנוכת המזבח, והכא קאמר משום הנס, וי״ל דמשתה משום הכי קבעו, אבל הלל והודאה קבעו בשביל הנס. תוספות, וכן משמע מלשון רש"י דפירש "ועשאום יום טוב" - שלא אסרום במלאכה, אלא לגמור הלל ולומר על הנסים בהודאה. משמע דלא אפיק רק עשיית מלאכה, משמע דה"ה למשתה עשאום יום טוב. ע"כ מרדכי ארוך מצאתי. עכ"ל חדושי אנשי שם.

קמג. וזה לשון מהרש"ל ז"ל (ים של שלמה - בכח המת פרה ז' סימן ל"ן): אותן סעודות שעושים בימי חנוכה, נראה שהם סעודות מצוה, ולא כדברי מהר"ם שפסק שהן סעודות הרשות - דלהודות ולהלל נתקנו ולא למשתה ושמחה, אלא כדברי הרמב"ם (הלי חנוכה ג' ג') שהן "ימי שמחה והלל". וכן נמצא במרדכי ארוך (הכיל), דלהודות והלל נקבעו משום הנס. וימי משתה ושמחה נמי נקבעו, כדאיתא במגילת תענית (פרק ט׳) דקבעו יום טוב משום חנוכת המזבח. ובתלמודא משמע דנתקנו נמי למשתה ושמחה, מדאמרינן בפרק במה מדליקין (שנת כה:) "לשנה האחרת קבעום ועשאום ימים טובים בהלל ובהודאה", ומדאמר "ימים טובים" ולא קאמר "קבעו שמונה ימים להלל ואף - למשתה ושמחה. ואף ולהודאה" שמע מינה דיום טוב נמי כפשוטו הוא רש"י פירש שם (ד״ה ה״ג ועשאום) לא שאסרום במלאכה, אלא להלל ולהודאה (ע"כן, משמע דלא אפיק רק עשיית מלאכה. וכן מצאתי.

ועוד נראה לי דקל וחומר הוא, דהא לא גרע מבי ישוע הבן (ע" נ"ק פ.) דעל כרחך סעודות מצוה נינהו, מדאזיל רב להתם. והיינו טעמא, מאחר שהוא לפרסם מצוה או הנס כדי ליתן שבח והודיה למקום, נקרא מצוה. קל וחומר ימי חנוכה, דניתנו לשבח והודיה ולפרסם בהן הנס. עכ"ל.

ובשו"ת מהרש"ל (סימן פ״ה) הביא דברים האלו בקיצור, וסיים: וראה שהשמחה תהא מעורבת ובלולה בשמחת תורה, ואל תבטל מקביעותם. עכ"ל.

קמד. וגם בהלכות ומנהגי רבינו שלום מנוישמאם (רבו של המהרי"ל ז"ל) (סימן מק"מ, הובא בב"ח אוים מר"ע ס"ק ד') כתוב שאמר מהר"ש ז"ל שבחנוכה יש לנהוג שמחה ומשתה, וכן הוכיח קצת מן המיימוני (הרמב"ם). ע"כ.

קמה. ובספר מעשה רוקח (על הממנים - הלי מנוכה ג' ג') דייק ג"כ בלשון הרמב"ם ("התקינו חכמים שבאותו הדור שיהיו שמונת ימים האלו וכו' ימי שמחה והלל") כמהרש"ל ז"ל, וז"ל: מדקרי להו "ימי שמחה", משמע דס"ל דהסעודות באלו הימים אינם רשות, אלא מצוה, דהא קיימא לן אין שמחה אלא בבשר, והיינו דרך סעודה. עכ"ל.

וכ״כ הג״ר שלמה קלוגער ז״ל (נספר ניון שלמה על הרמנ״ס), וז״ל: הנה מדברי הרמב״ם הללו מבואר מפורש דחנוכה הוי ימי שמחה והוה מצוה לאכול בו, דאין לומר דלשמחה לבד ולא למשתה, דודאי זה תלוי בזה, דבמה ישמח, והרי ביו״ט אמרו חז״ל דאין שמחה אלא בבשר וכו׳, ומכל שכן בשאר הימים. ובלשון הטוש״ע אמר שלא קבעוהו למשתה ושמחה, והרי מפורש ברמב״ם שקבעוהו לשמחה. ולכך תימא שלא הביאו הפוסקים דעת הרמב״ם בזה. עכ״ד.

ובספר סדר משנה (להר"ר וואלף הלוי מבאסקוויץ ז"ל, בנו של המחצית השקל)
(על הרמנ"ס שס) הביא דברי מהרש"ל הנ"ל, וכתב: אף זו הדבר מוכרע ממה
שהאריך רבינו (הרמב"ם) ז"ל במליצתו לעיל הלכה א' ממה שפשטו היונים
ידם בממונם וגופן של ישראל ולחצום לחץ גדול, ואח"ב עזרם הש"י וחזרה
מלכות לישראל, יע"ש, שלכאורה כל זה הוא דבר שפתים ואין בו תועלת
והצעה לענין נר חנוכה הבא אחר כך, כי לזה לא היה צריך להציע אלא:
כשגברו מלכות יון טימאו כל השמנים, וכשגברו ישראל על אויביהם וכו',
וכמו שכתב בהלכה ב'. אלא ודאי דהצעה זו צורך יש בה למה שכתב אחר
כך שימי חנוכה הם ימי משתה ושמחה, ובא לתת טעם, שהמשתה והשמחה
היא להצלת הגופים שנעשו להם אז בימים ההם בזמן הזה, וכאמור, וק"ל.

קמו. ובתוספות (מענית יח: ד״ה הלכה) כתבו דבחנוכה ופורים אין אדם יכול להתענות, ד״יום משתה ושמחה״ כתיב. ובהגהות חשק שלמה שם כתב:

צריך עיון, דהא בחנוכה לא מצינו שקבעום למשתה ושמחה, רק דאסור בהספד ותענית, ולא חמיר מראש חודש. ונראה דהתוספות ס״ל כדעת המרדכי הארוך שהובא בדרכי משה באו״ח סי׳ תר״ע שקבעו [חנוכה] למשתה ושמחה ג״כ משום שהיה אז חנוכת המזבח, וכן משמע ברמב״ם בריש הלכות חנוכה בהלכה ג׳, ע״ש. עכ״ל.

קמז. ועיין בשו"ת הרשב"א (מ־6 סימן מרל"ט) שכתב שיש בחנוכה שמחה ועונג. ע"כ. ותלמידו, הר"י אבן שועיב ז"ל (נדרשומיו - פרשמ מקן) כתב: תקנו ז"ל שלא להתענות ולספוד באלו הימים, ולעשותן כמועדים, שהם ימי שמחה (ועיין לקמן הערה 106 מהזוהר חדש וספר זכר דוד). עכ"ל.

קמח. וכן מצינו בעוד ב' ספרים [המיוחסים] לראשונים שאלו הימים ימי משתה הם: בדרשות ופירושי רבינו יונה עה"ת (פרסת מקן - עמ' ע"ח) כתב: ולכן תקנו שיהיו ימים אלו ימי משתה ושמחה על נס הצלת הנפשות ונצוח הצדיקים המועטים ברשעים המרובים. עכ"ל. ובספר מחברת הערוך לר"ש פרחון ז"ל (ערן "מקף") כתב: "חנוכת הבית", פי' אכילה בבית חדש בשמחה, ומזה נקרא "ימי חנוכה", שאוכלין בהן ושותין ושמחין. עכ"ל.

קממ. ובמגילת אנטיוכוס כתוב שעשו שמונת ימים אלו ימי משתה ושמחה כימי מועדים הכתובים בתורה. ובשו"ת לבושי מרדכי (מהדו"ד ס" קי"ט, הוכא כשו"ת ללשור - חלק י"ג סימן ע") שמח על מציאה זו, שהוא כמשמעות הרמב"ם ותשובות מהרש"ל, ע"ש. אולם בהרבה גירסאות במגילת אנטיוכוס לא כתוב כן רמפורש

קנ. והב"ח ז"ל (מריס מר"ע ס"ק ד) הביא דברי מהר"ם ז"ל שהסעודות בחנוכה הן סעודות הרשות, וביארם, ואח"כ כתב: ולענין הלכה נראה לע"ד דלא כמהר"מ, דמנהג זה שמרבים בסעודה כבר נהגו בו גדולי הדור הקדמונים. עכ"ל, וע"ש שציין להרבה מן הגאונים שהבאנו כאן דס"ל שיש מצוה באלו הסעודות. ועוד כתב הב"ח (שס), דבפרט לנשים יש טעם להרבות בסעודות, שהנס נעשה על ידי אשה (וע"ע בסעיף מ"ה).

קנא. והרמ"א ז"ל (לוויס מר"ע נ") כתב: יש אומרים שיש קצת מצוה בריבוי הסעודות, משום דבאותן הימים היה חנוכת המזבח (מהר"א מפראג). עכ"ל. ודומה לזה בלבוש (לוויס מר"ע נ", וכע"ז ננ"ס - לוויס מר"ע ס"ק ד' - הועמק נהערה 104), שבתחילה כתב כמהר"ם ז"ל שריבוי הסעודות שעושין בחנוכה אינן אלא סעודות הרשות, וסיים, וז"ל: ויש אומרים שגם בחנוכה יש קצת מצוה בריבוי הסעודות, וכן נוהגין באלו המדינות, והטעם משום דבאותם הימים היה ג"כ חנוכת המזבח שבמדבר. (עיין בהערה 104). עכ"ד.

קנב. ובערוך השולחן (אחת תכ"ע סעיף ט") כתב: ריבוי הסעודות שמרבין בהם הם סעודות הרשות וכו', ומ"מ יש אומרים שיש קצת מצוה להרבות בסעודות. חדא, דשמחת הנפש תלוי קצת ג"כ בשמחת הגוף, כמושג בחוש (ועי מועד קטן (ט.) אין שמחה בלא אכילה ושתיה). ועוד, לזכר חנוכת המשכן שקבעום למשתה ושמחה. וגם י"ל שירות ותשבחות בהסעודות ואז ודאי הוי סעודת מצוה. עכ"ד.

קנג. ובספר שיירי כנסת הגדולה (או״ח סימן מר״ע אות ה' - הוגא גאליה רגה - מר״ע ס״ק ט״ז, ובכף החיים או״ח מר״ע ס״ק י״ג) הביא דברי הב״ח הנ״ל. וגם כתב דיש מנהג לעשות

104 האם מרבים בסעודה בגלל חנוכת המזבח שבמדבר, או בגלל חנוכת המזבח שהיה בימי חשמונאים: הקשה התוספות יו"מ ז"ל (מלגוסי יו"ט - על מלגוס סס - מות ד"): "דבאותם הימים היה חנוכת המזבח שבמדבר" (לשון הלבוש), אין אלו אלא דברי נביאות ותימא, דחנוכת המזבח שבמדבר היה בניסן, ככתוב בתורת משה פרשת (נשא) [פקודי], וכ"כ לעיל סוף סימן תכ"ט, ועיין לקמן ריש סימן תרפ"ד. אבל רבו (של הלבוש - הרמ"א ז"ל) ז"ל לא כתב לתיבת "שבמדבר" (אלא כתב סתם "דבאותן הימים היה חנוכת המזבח", ולא אמר על איזה חנוכת המזבח קמכוון), וי"ל שבאותן הימים שנעשה הנס על השמן חנכו ג"כ המזבח שנטמא מן היוונים וחדשוהו וחנכוהו. וכן ראיתי בספר מכבי, שעל שטמאו היוונים את המזבח נתקבצו ישראל להסיר כל האבנים ולבנות המזבח אחר, וחנכוהו באלו הח" ימים, וכן הוא ג"כ בפיוט דשבת חנוכה. עכ"ל. (וע"ע לעיל הערה 37).

ובספר ברכי יוסף (אדס תר"ע ס"ק ה") הביא דברי התוס' יו"ט הנ"ל, וכתב: מה שכתב דדברי מור"ם (הרמ"א) י"ל על חנוכת חשמונאים, האמת אתו, וכמו שנראה מדרכי משה (אדם מר"ע א') דמייתי דברי מהר"א מפראג, דמייתי לה ממגילת תענית, ושם (נמגילת סעמת - פרק ט") מפורש דחנכו המזבח בימי החשמונאים, וכ"כ בשלטי הגבורים (על המרדכי שנת פ"ב).

והרב אליה רבה (אליה זוטא - אומ ייא) הליץ בעד הלבוש, וז"ל: נ"ל כוונת הלבוש כדאיתא במדרש (ממדמר רנה ייג נ") דמלאכת המשכן נגמר כ"ה בכסליו, אלא שהמתין בהקמה עד ניסן שנולד בו יצחק, ואמר הקב"ה "עלי לשלם לכסליו", ושילם לו חנוכת בית חשמונאי, ע"כ. וא"כ דין ימים אלו כאילו היה חנוכת המזבח שבמדבר. עכ"ל.

והנה, מה שהקשו על הלבוש, קושיא זו קשה על הב״ח (מייע מיק ד׳) נמי שכתב וז״ל: ועוד דרשה לרו״ל במדרש (פסיקמס רנמי ו׳) שחנוכת הנשיאים היתה [צריכה להיות] בחנוכה, והקב״ה שילם להם שכרם בימי מתתיהו וכו׳. הנה, כשם שהנשיאים, כל אחד עשה ביומו יום טוב, גם בחנוכה יש להם לעשות יום טוב בענין ביטול מלאכה. ומטעם זה נהגו להרבות בסעודות וכו׳. עכ״ל. וקשה, דבניסן היה חנוכת המזבח, ואז הקריבו הנשיאים את קרבנותיהם ועשה כל א׳ יו״ט ביומו. כן הקשו בספר ברכי יוסף (שס) ובפרי מגדים (משל מניחס - מויח מכ״ע מות בכ״ה בכסליו, ומחשבה ודיבור מצרפה ה׳ למעשה, דבריו, וז״ל: הנשיאים רצו לחנוך מיד בכ״ה בכסליו, ומחשבה ודיבור מצרפה ה׳ למעשה, אלא שהמתינו בדבר ה׳ עד ניסן, ושילם להם בימי חשמונאי, וכמ״ש אליה רבה, ואתי שפיר. עכ״ל. וגם במגן אברהם (מכ״ע ס״ק ג׳) כתב: שקבעוה למשתה ושמחה שנגמרה מלאכת המשכן בזמן הזה. עכ״ל.

הסעודה בראש חודש, וכתב דנכון הוא (וע"ע לקמן סעיף קצ"ה). וסיים: והעושה סעודה בכל יום של חנוכה. הרי זה משובח. עכ"ל.

קנד. ובספר מור וקציעה (סימן מר"ע) כתב: בטעם שם "חנוכה", נראה לי דבר חדש בעז"ה, שנקרא כן גם על שם חינוך ההיכל שהיה בזמן הזה בימי חגי הנביא, ככתוב בנבואתו (נ' י"מ) שבעשרים וארבעה לתשיעי, שהוא כסליו, הוסד, ולמחרתו חנכוהו בהקרבה (אע"פ שלא נבנה הבית עדיין כדאיתא במדרש, וכענין שאמרו (זכסי סנ.) מקריבין אע"פ שאין בית) ובהדלקה מבערב, שאין מחנכין המנורה אלא בין הערבים, כמו ששנינו במנחות (מט.), ועל שם חנוכת הבית נקראים ימי נס הנרות שאירע באותו פרק "חנוכה". ויש מכאן סעד גדול למה שנהגו לעשות סעודות ולהרבות קצת שמחה, והאחרונים ז"ל נדחקו בכל זה. עכ"ל.

וכן כתב בסידורו (סידור יעב"ץ - שער ניקנור): מצוה לעשותן (ימי החנוכה) יום טוב בשמחת סעודה. עכ"ל.

קנה. בספר החיים (פרנסה וכלכלה - פרק ז') כתב: נהגו להרבות בסעודת מריעים בחנוכה, להודיע שאנו שמחים על שחזר הרשות להנתן בידינו לעבוד את ה' יתברך ועדיין יד ה' טובה עלינו בכל יום ויום להחזיק ידינו בתורתו [אף שעדיין עומדים עלינו בכל דור ודור להשכיח אותנו מתורתנו כדרך שעשו היונים בימי החנוכה האלו (ע"פ דנריו שם נפרק ז')]. ומשום הכי נקרא סעודת חנוכה "סעודת רשות" - על שבטל השמד וחזר ה"רשות" להנתן בידינו. ויהיה אם כן סעודת חנוכה ענין נכון, בזמן שיש עמו יראת ה', שעכ"פ לא נתקן עיקר חנוכה רק להודות ולהלל. עכ"ד.

קנו. ועיין בהערה<sup>105</sup> טעם חדש להרבות בסעודה לכבוד חנוכה (וגם יתבאר בו עוד דברים מעניני דיומא).

<sup>105</sup> מעם חדש לעשות משתה ושמחה לכבוד חנוכה: ריבוי גדולה חיצונית של יון גרם להקמין ולהפחית הגאוה דקדושה של ישראל, והביאם לשערי חמא: מצינו שהיונים גזרו גזירות רבות על ישראל, שלא יעסקו בתורה, שלא ישמרו שבת ראש חודש ומילה, וטמאו בית המקדש, וגם פשטו ידם בממונם ובבנותיהם. אבל במדרש (ויקלא לכס יג ה', וכיכ ככיל מיד ייז, ועוד) על הפסוק (כלאשים טיו יינ) "וְהָנֵה אֵימָה חֲשֵׁכָה גְדוֹלָה נוֹפֶלֶת עֲלָיו", איתא: אברהם ראה המלכיות בעיסוקן (פי׳ בממשלתן שימשלו על ישראל (ממינ), "והנה אימה" - זו בבל, על שם המלכיות בעיסוקן (פי׳ בממשלתן שימשלו על ישראל (ממינ), "והנה אימה" - זו בבל, על שם (זכחלת רבה הלשון: "חשיכה" וו מדי, שהחשיכה עיניהם של ישראל בצום ובתענית), שנאמר (ובבראשית רבה הלשון: "חשיכה" זו מדי, שהחשיכה עיניהם של ישראל בצום ובתענית), שנאמר יון מעמדת מאה ושבעים ואחד אפרכין, מאה ועשרים ושבעה אסטרטליטן ("אפרכין" וואסטרטליטן", מיני שרות הן זו למעלה מזו. (ען יופף)). ורבנן אמרי, ששים ששים. ורבי ברכיה ורבי חנין על הדא דרבנן (זכמיס מ׳ עיו) "המוליכך במדבר הגדול והנורא נחש שרף ועקרב", "נחש" - זה בכל, "שרף" - זה מדי, "עקרב" - זה יון, מה עקרב זה משרצת ששים ששים.

כך היתה מלכות יון מעמדת ששים ששים. "נופלת" - זו אדום, על שם "מקול נפלם רעשה הארץ". ע"כ.

הנה, שאר הג' מלכיות מובן למה נמשלו למה שנמשלו, אבל מלכות יון צריך עיון למה לא נמשלה לכעין המאורע בה, אלא נמשלה לדברים המצטיינים בריבויים, ובפרט בריבוי שריה; לא רק בפסוק א' אלא בב' פסוקים, הלא דבר הוא.

וי"ל שעיקר הנסיון במלכות יון בא מזה שהראתה חשיבות וגדולה חיצונית באופן מופלג, בבנינים גדולים ומפוארים וכדומה, וביותר במה שהרבתה מעמדות של גדולה - שהיו לה שרים וגדולי מלכות הרבה מאד, כנ"ל במדרש, שזה עשה רושם על ישראל רואיהם, שנתפעלו מריבוי ה"חשובים" ומרוב הגדולה שראו ביון, וגרם להקטין ולהפחית הגאוה דקדושה שלהם, שלא יגבה לבם כ"כ בדרכי ה"; ושוב שיתדרדרו ויגיעו לשערי חטא.

וזהו כעין הא דאיתא במסכת עבודה זרה (נד.): בימוסיאות של עובדי כוכבים בשעת הגזירה (פי׳ בימוסיאות שהעמידו גוים בפרהסיא בשעת השמד להעביד שם את ישראל עבודה זרה מאונס (נש׳, ומשיה), אע״פ שהגזירה בטלה אותן בימוסיאות לא בטלו (פי׳ אפילו בטל השמה, נעשו אותן הבימוסיאות משמשי ע״ז של ישראל, ואין להם ביטול עולמית (משימי), דודאי ישראל מומר הוה ופלח לה ברצון (ועבודה זרה של ישראל אין לו ביטול עולמית), [ע״כ]. וביאר רש״י ז״ל ״ודאי ישראל מומר הוה ופלח לה ברצון״, דאי אפשר בכל [ישראל] העובדין [מאונס] שלא יהא בהן אחד מומר - אחרי שרואה את ישראל ידם מטה, נוטה לבו לעבודת כוכבים. עכ״ל. ובמשלי (״ד כ״) כתוב ״גַם לְרַעַהוּ (פי׳ לעני כמותו (מנודם זוי) יִשְׂנֵא רָשׁ, וְאוֹהֲבֵי עָשִׁיר רַבִּים (בין עניים, בין עשירים (מס))״.

והנה, השפלה זו של ישראל כלפי היונים הביאה לידי כך שיתרשלו בעבודת הי"ת, אשר על זה בא העונש שיגזור יון לבטל מישראל את העבודה (כמש"כ הב"ח ז"ל, הובא בהערה 12); ולא את העבודה בלבד, אלא כיון שישראל באו לידי כך [במשך הזמן] שהיה כבוד התורה שפילה כלפי כבוד יון, מדה כנגד מדה גזרו עליהם גזירות לבטל את הדת (עי" בהערה 3 מספר בית מועד) - אשר עי"ז נתבזו מצוות תוה"ק עוד ועוד, כדאיתא בסנהדרין (מו.) מעשה באחד שרכב על סוס בשבת בימי יונים, והביאוהו לבית דין וסקלוהו, לא מפני שראוי לכך אלא שהשעה צריכה לכך [ע"כ], ופירש רש"י ז"ל "אלא שהשעה צריכה לכך "בים מפני שהיו פרוצים בעבירות, שהיו רואין לוחצן של ישראל, שהיונים הם גוזרים עליהם גזירות, והיו מצוות בזויות בעיניהם, עכ"ל.

[והנה, מבין הרבים שנכשלו בנסיון אותו הדור, בודאי היו אנשים שהמשיכו בעצמם בעבודת ה' כדבעי, ואעפ"כ ילדיהם ראו את ההתפעלות ואת החשיבות שהיו להם מגדולת יון (לבד ממה שראו הבנים בעצמם), ועשה בהם רושם להחשיב את יון יותר מתוה"ק, עיין מסכת מגילה (כמ.) על הפסוק (משלי מ' לי) "כל משנאי אהבו מות" וברש"י שם (ד-ה משלי) ובמהרש"א על נדרים (65. ד-ה שאין מגיכין), ובספר אמת ליעקב [למוהר"י מליסא, בעל נתיבות המשפט ז"ל] על בבא מציעא (דף פה. ד-ה אמר כד מליסא, בעל נתיבות המשפט ז"ל] על בבא מציעא (דף פה. ד-ה אמר כד מליסא, בעל נתיבות המשפט ז"ל] על בבא מציעא (דף פה. ד-ה אמר כד מליסא, בעל נתיבות המשפט ז"ל] על בבא מציעא (דף פה. ד-ה אמר כד מליסיב).

נושענו דוקא ע"י לוי שהיו מועמין באוכלסין: וי"ל דלהורות על שקר יסודה של גדולה חיצונית של יון, נושענו דוקא ע"י שבט לוי שהיו מועטין באוכלסין, כדאיתא בבראשית רבה (כיט כי): לוי כנגד מלכות יון, וכו', אלו (יון) מרובים באוכלסין ואלו (לוי) מועטין באוכלסין, באו מרובים ונפלו ביד מועטין. ע"כ. (ולא עוד אלא רק יחידים בלבד משבט לוי השתתפו למעשה במלחמה, כדהבאנו לעיל בהערה 24).

לא נקבע זכר על הנצחון במלחמה, שלא ימעו להגדיל גבורה חיצונית: ולפי דברינו יתורץ השאלה ששאלו בספרים הקדושים, למה קבעו כל זכרון הנס על נס המנורה ולא על נס השאלה ששאלו בספרים הקדושים, למה קבעו כל אותו הדור והחשיבו גדולה וגבורה חיצונית, הנצחון במלחמה. והוא, דאחר שכבר נכשל אותו הדור והחשיבו גדולה וגבורה חיצונית, חששו חכמי הדור ממכשול אם יגדלו הנצחון במלחמה, אפילו אם יהיה כל עיקרו לזכרון

קנז. ועיין בהערה סמוכין לריבוי הסעודות בחנוכה.

# על ידי זמירות ותשבחות (וכל שכן ע"י דרשות בדברי תורה) הוה סעודת מצוה לכולי עלמא

קנח. כתב הרמ"א (או"ס מר"ע נ"): נוהגין לומר זמירות ושבחות בסעודות שמרבים בהם, ואז הוי סעודת מצוה. עכ"ל. והוא מספר המנהגים [לרבינו אייזיק טירנא ז"ל] (הנהות המנהגים סעוכה - אות כ"ט), וז"ל: סעודות חנוכה רשות, ולכך נהגו לומר מזמורים ולהרבות בו תשבחות כדי שיהא כסעודת מצוה. עכ"ל, (וראה שו"ת מהר"ם מרוטנבורג (מ"ד ס" מר"ה, הונא ממרכי על מסכת פסמים - רמו מר"ה) שכתב לגבי נישואין בת ת"ח לעם הארץ וכדומה - שהוא סעודת רשות, דעי"ז שאומרים שירות ותשבחות להקב"ה ומהללים אותו על החסד שעשה עם אדם וחוה ועם שאר בריותיו תדיר, אינה סעודת הרשות, אלא סעודות מצוה. ופשוט דזהו מקורו של ספר המנהגים). הרי דמש"כ הרמ"א ז"ל שיש לומר זמירות ותשבחות בשעת הסעודה, היינו כדי שתהא סעודת מצוה לכולי עלמא (עי' לעיל סעיף קנ"ב).

ניסי הי״ת שבו, [וכמש״כ רבינו יונה ז״ל (שעמי משנה 6׳ י״ו): ידאג בעל תשובה פן יתגבר עליו יצרו, כמו שאמרו רז״ל (פנות כ׳ ד׳) ״אל תאמין בעצמך עד יום מותך״, כל שכן האיש אשר נצחו לבו כבר.] ולכן קבעו כל זכרון ישועת ה׳ את עמו מידי יון דוקא על נס האחרון - נס המנורה שבבית המקדש, שאין בו אלא יקר וגדולה לעבודת הי״ת.

מרכים בסעודות כדי להראות גדולה ויקר במועדי ישראל, הפך יון שהראתה גדולה במילי דעלמא: והנה, יש מחלוקת ראשונים אם הסעודות שעושים בחנוכה הם סעודת רשות או סעודות של מצוה. ולמעשה מנהג העולם להרבות בסעודות. וכבר נאמרו טעמים לסעודות אלו, משום שעי"ז שמחים יותר על גודל הנס; ועוד, שהוא יום טוב על חנוכת המזבח. ולפי דברינו י"ל טעם נוסף, והוא, שיש בסעודות אלו פעולה הפכית לכח המשיחת של היונים, דכנגד מה שהראו הם גדולה במילי דעלמא, אנו שמחים ומראים גדולה ויקר ושמחה בחג הזה שבו הושיע ה' את עמו מאבדון רוחני. ולפי"ז יש ענין לעשות משתה ושמחה בחנוכה גם לדעה שמעיקרא לא קבעוה לכך. (בנלענ"ד).

106 ממוכין לריבוי המעודות בחנוכה: כתוב בספר לקח מוב ["פסיקתא זוטרתא"] (פרסת נסעלומן - דף זו, סוגא פילקוט ראונטי - פרסת נסעלומן, וכ"כ נמחזור וימרי - סימן רל"ד): למה נאמר (ר"ל למה נסמכה) "ויקחו אליך שמן זית זך" (ויקרא כ"ד נ") לפרשת המועדים? מלמד שהיו ישראל עתידין לחדש יום טוב להם על עסק השמן. ואיזה? זה חנוכה. עכ"ל. ובספר זכר דוד (מאמר ג' פרק ז"א - דף רפת. נדפריכ) הביא את זה, וכתב: ומכאן יש קצת סמך נמי לריבוי סעודות שמרבים בימי חנוכה, הואיל דאיקרי "מועד" כנזכר, וכמבואר עוד בתיקונים בסוף זוהר חדש: "מי ברא אלה" (יסעיה מ' כ"ו), מאי "אלה". אלא "אלה הם מועדי ה'". ומאי אינון מועדי ה'? אינון חג המצות חג השבועות וחג הסוכות, הרי תלת (הרי שלשה). תלת אחרנין מועדשה אחרים): ראש השנה חנוכה ופורים. תלתא מנהון איקרון "מועדי ה'" ואינון "מקראי קודש" (שלשה מהם נקראים "מועדי ה'" והם "מקראי קודש"), תלתא אחרנין איקרון "אלה מועדי" (שלשה אחרים נקראים "אלה הם מועדי"), ע"ש. עכ"ד.

ובספר ממה משה (סימן ממקל"ג) הביא משלמי הגבורים (על המרדכי - מס׳ שנמ סימן מנ"ז), וז"ל: אני יו"ט הכותב, קבלתי סימן אחר בפרשת ויהי מקץ "וטבוח טבח והכן" (נרחשים מ"ג ט"ז), אות ח' מ"טבח" והתיבה "והכן", הם אותיות "חנוכה", וסמך לסעודות שעושים בחנוכה. עכ"ר. קנמ. ובספר ממה משה (סימן ממקל"ג) [למהר"ר משה מפרעמסלא ז"ל, שהיה מגדולי תלמידי מהרש"ל ז"ל (שס הגדוליס - גדוליס ש" מ"ו)] הביא דעת מהר"ם ז"ל שריבוי הסעודה שמרבים בחנוכה הם סעודות הרשות, וכתב: ומורי הגאון [המהרש"ל] ז"ל כתב דמצוה לשמוח, ומשום הכי קראו יו"ט, והם ימי שמחה, וכן פסק הרמב"ם. ואנו נוהגין לזמר זמירות ותשבחות בסעודות שמרבים בהם, והוי סעודת מצוה לדעת כולם. עכ"ל.

אף תלמידי מהרש״ל נזהרו לומר זמירות ותשבחות בסעודות חנוכה

הרי שאף תלמידי המהרש"ל שהחזיקו בפסקיו, נזהרו בזה כדי לצאת דעת כל הפוסקים. וא"כ, פשוט דכל העושה סעודה בחנוכה, בודאי יש לו ליזהר בזה ולומר זמירות ותשבחות בסעודתו כדי שתחשב כסעודת מצוה לכל הדעות, אחר שהטור והשו"ע פסקו כמהר"ם מרוטנבורג ז"ל (שהן סעודות רשות), ואפילו תלמידי מהרש"ל ז"ל (אשר הוא עומד בראש הפוסקים דס"ל שהן סעודות מצוה) חששו לדעת מהר"ם ז"ל ונזהרו לומר זמירות ותשבחות כנ"ל.

עוד בענין זמירות ותשבחות ויר״ש בסעודות חנוכה

קס. וכתב החיד"א ז"ל (לג זוד - פרק כ״ח) שהראשונים שהיו עושים סעודות, היו מעטרים אותם בשירות ותשבחות, כי כל שולחנות מלאו יראת ה' ושמחת הנסים והנפלאות, ובפיהם ירצו "זה היום עשה ה' נגילה ונשמחה בו". וילבש כלל"א דמילתא, כי בימי חנוכה יזהר האדם לשמרם בקדושה וגילו ברעדה, אלו הן הגולי"ן, שמחה של מצוה אוכלים מן התורה, סעודה מוקפת נר מצוה ותורה אור, יקומו ויספרו לבניהם סיפור הנס וחיובנו לעבוד עבודתו. עכ"ד (ועי׳ לעיל סעיף כ״ז ששם העתקנו דבריו בשלמות).

וראה הערה ברים יקרים מבעל מחצית השקף ז״ל.

107 יוהר לכוון בזמירות ותשבחות האלו: הנה, פשוט לענ״ד שכדי שיחשב סעודתו לסעודת מצוה, צריך לכוון לבו במה שמוציא בפיו, דאם מזמר זמירות על חסדי המקום ב״ה בלי מחשבה, כצפצוף הזרזיר, כמעט אין בו מעלה כלל.

וכיון דאתא לידן ענין הכוונה בזמירות, אזכיר מש"כ בספר הפלאה (ממומר - הקדמה לות כ"), וזהו תוכן דבריו הנוגע לעניננו: ידוע שכל נברא, אפילו מלאך, יש בו בחינת "גוף" ו"נשמה". פנימיות שבו וחיותו, הוא הנשמה. והלבוש שהחיות מתלבש בו, נקרא "גוף"; אף שגוף המלאך הוא ג"כ רוחני וחיות, מ"מ נגד הפנימיות שבו נקרא "גוף". וכתיב (מסלים קטיו ט"ו) "ברוכים אתם לה' עושה שמים וארץ", דהיינו שע"י השירות ותשבחות נבראים מלאכים; ע"י המחשבה, שהיא אמירתם לשם שמים לה', נבראת ה"נשמה" של המלאך [והיא הנקראת בפסוק "שמים"], ו"גופו" של המלאך [הנקרא בפסוק "ארץ"] נברא ע"י המעשה - הדיבור, כמ"ש (מנסדרן סה:) עקימת שפתיו הוי מעשה. ואם הוא בלא מחשבה, אז אותו המלאך הוא "גוף" מת בלא "נשמה". ומ"מ אם אח"כ יזמר זמירות בכוונה הרצויה לשם שמים, אז הקב"ה ברחמיו יצרף מחשבה זו למעשה הקודם ומחיה את הגוף קדוש שנברא במעשה הטוב בלי מחשבה. עכ"ד.

108 דרך להבחין בין אכילת מצוה מאכילת רשות: כתב בדרשות מחצית השקף (זרוט לשנת מוסית סוכות - דף ט' עיז (נדפו"ר שנדפס מכח"ק נסוף ספר אסיפת סכהן להר"מ כין ז"ל): ההפרש בין אכילת הרשות לסעודת מצוה או שאר דבר מצוה, הנסיון יעיד כי בדבר הרשות ישמח טרם יסעד בהיותו יודע כי יאכל למעדנים וישתה יין הרקח, וגם בעת אשר יאכל ויסעד; אך עם

קםא. וכ"כ בספר זכר דוד (מאמר ג' סוף פרק ל"א), שבסעודות אלו הימים ירבו בשבחי המקום ברוך הוא. ובראות ה' יתברך שאנו משלמים תודה על כל הטובה שייטיב לנו, יראנו נפלאות, וימהר להחיש העת שיקיים דברו הטוב אשר דיבר ע"י זכריה נביאו (ט' י"ג) "ועוררתי בניך ציון על בניך יון ושמתיך כחרב גבור". וכמ"ש יואל וד' ו") "ובני יהודה ובני ירושלם מכרתם לבני היונים למען הרחיקם מעל גבולם וכו"י, ע"ש בפי׳ מהרי"א ז"ל ויונעם. עכ"ד. (וע"ע לעיל סעיף י"ז-כ"א).

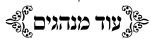
קסב. ובמקור חיים לבעל החות יאיר ז"ל (או"ס מר"ע נ") כתב שאם ע"י זמירות אם ידרשו בדברי תורה דהוי סעודת מצוה, כל שכן אם ידרשו שם בדברי תורה דהוי סעודת מצוה. עכ"ד, וע"ע לעיל סוף סעיף קמ"ג. (ואפילו אם דורש בטעמים שלא קבעו ימי חנוכה למשתה ושמחה, כדעת מהר״ם מרוטנבורג ז״ל, שפיר דמי (פשוט)).



עברה האכילה, גם ההנאה עברה ואין בידו מאומה. משא״כ סעודת מצוה, היא ככל שאר מצוות ה' אשר גם אחר עברו ישמח ויגל, לאשר ידע שיש לו אחרית טוב בעמלו כי עשה רצון בוראו ויקוה לקבל שכר על זה שכר נצחי; ולפעמים תגדל אח"ז יותר שמחתו מבשעת מעשה, כי אז בשעת מעשה צריך ללחום עם יצרו אשר יעכבנו, משא״כ אחר בכל מעשה אם מעשה המצוה, כי אז ינוח לו מיצרו.

והן הן דברי ירמיה הנ"ל (ירמיה כ"ג ט"ו) ["אביך הלא אכל ושתה ועשה משפט וצדקה אז טוב לו"], הלא אביך אכל ושתה וראה חסידותו בעת אכילתו כי יעשה משפט וצדקה -"משפט" לגוף באיז ברירה כמו שכפאו שד עפ"י ההכרח, אמנם "וצדקה" לנפש. וראיה. "אז טוב לו" כי אכל ושתה" לשון עבר, שכבר אכל וכבר שתה ואפילו הכי טוב לו; אלא ודאי שאכל לשם שמים, והיה ככל מצות ה' אשר אחרי המעשה טוב להם ויתהנו כנ"ל.

וכן כתב בספר שבם מוסר (פרק כ״ה), שסגולת המצוה להכנים שמחה בלב העושה אותה אף אם יש לו חסרון כיס בעשותה, ד"פקודי ה' ישרים משמחי לב" (מהליס י"ט ט'). וההפך בעושה דבר עבירה, שאף אם הרויח בה, מ״מ אחר המעשה נכנס עצבות רב בלבו. עכ"ד. וכ"כ הג"ר יצחק מאלצאן ז"ל (מאמר דקדוק סברים - [עמ' ק"י-ק"א במהדורה מנוקדת]) כיסוד הזה. וז"ל: זאת ידע וירגיש כל האדם. כי בעת אשר ילמד תורה לשמה או מתפלל כראוי או עוסק בספרי יראה, או גם שומע או קורא בספרים ממעשי הגדולים הנהגותיהם ודרכיהם, הגם כי גבהה דרכם מדרכיו ואין בדעתו לעשות כמותם, עכ״פ ירגיש בנפשו כי היא מתקדשת מטומאתה ונטהרת מחלאתה אשר בקרבה, וכי היא הולכת ומתקרבת למקור האמת - הוא הבורא יתברך. וכן להיפך, כאשר יעלו בלב האדם ציורי מדות רעות ומחשבות, או יקרא בספרים הנוטים מדרך התורה, או סיפורי עגבים ודברי חשק, הנה האדם הישר אשר עוד רגש חיים בקרבו, ירגיש כי נפשו הולכת ומתגאלת ומתרחקת מאור האמת, והיא השעה אשר בה יורד מטה מטה, רחמנא ליצלן. עכ"ל, וע"ש עוד. וע"ע ברמב"ם (הלי גירושין ב' כ') ובערוך השלחן (או״ח מקנ״ד ג'). פרק ט'



#### מאבלי חלב

קסג. גזרו יונים על כל הבתולות הנישאות שיבעלו להגמון תחילה (ועי׳ הערה 11 ממגילת תענית), וע״י אשה נעשה נס, דאמרינן במדרש דבתו של יוחנן האכילה לראש האויבים גבינה לשכרותו, וחתכה את ראשו, וברחו כולם. ועל זה נהגו לאכול גבינה בחנוכה. (ר"ן - שנת דף י. נדפי הרי״ף, וכ״כ נכלבו סימן מ״ד). הרי שטעם מנהג זה הוא נמי לפירסום מצוה. (ים של שלמה - נכח קמח פרק ז׳ סימן ל״ז). וכן הובא ברמי״א (ח״ת מר״ע נ״).

קסד. ובספר בן איש חי (הלכות - שנה 6' פרשת וישנ - הל' הנוכה כ"ד) כתב: נראה לי בס"ד לרמוז טעם בחלב לשלש מצוות שגזרו לבטלם, שהם חודש שבת מילה, ומסרו ישראל עצמן עליהם. דאות ח' ד"חלב" הוא אות ראשונה של "חודש". ואות ב' ד"חלב", הוא אות שנית של "שבת". ואות ל' ד"חלב", הוא אות של ישל "מילה". עכ"ל.

### אכילת מאכלים ממוגנים

זכר לנם קסה. נוהגים לאכול בחנוכה לביבות או סופגניות מטוגנות בשמן, זכר לנס שנעשה שנעשה בשמן. (זיו המנהגים [לריד זינגר זיל] - עמ׳ רס׳צ).

קסו. וכתב רבינו מיימון [אבי הרמב"ם] ז"ל (ממורגס מלשון ערכי - נדפס נקונן "שריד ופליט" [ירושלים - שנמ מש"ה] - עמ' 8-7): אין להקל בשום מנהג, ואפילו מנהג קל. ויתחייב כל נכון לו עשות משתה ושמחה ומאכל לפרסם הנס [של חנוכה] שעשה ה' יתברך עמנו באותם הימים. ופשט המנהג לעשות סופגנין, בערבי "אלספינג", והם הצפחיות בדבש, ובתרגום האיסקריטין, והוא מנהג הקדמונים, משום שהם קלויים בשמן - זכר לברכתו. וכתב רבינו נסים במגילת סתרים כי כל מנהגי האומה באלו המנהגים כמו זה, והראש בראש השנה, החלב בפורים ובמוצאי פסח, והפולים ביום הושענא רבה, ואותם המנהגים, אין לנו לבזותם, ומי שהנהיגם זריז ומשתדל הוא, כי הם מעיקרים נעשים ולא יבוזו במנהג האומה. וכבר אמר הנביא ע"ה (משלי 6' מ') "ואל תטוש תורת אמך" - דת אומתך אל תעזוב. ובקבלות הגאונים ראשי ישיבות

<sup>109</sup> נס זה נעשה קודם נס העיקרי של חנוכה בכמה שנים, אך הואיל ואותו אויב היה ממלכי יון וגם הוא היה רוצה להעבירם על דת, לכך עושין לנס זה ג"כ זכר בימי חנוכה, על דרך שאמרו לאכול זרעונים בפורים זכר לנס של דניאל ע"ה וחביריו ע"ה. (בן איש חישה ה' פיטמ וישנ - הל' מנוכה פעיף כ"ד). וכעי"ז במור וקציעה (פימן מר"ע), ע"ש. וגם בערוך השודחן (מר"מ מר"ע מי) כתב שלא אירע מעשה יהודית בזמן נס חנוכה, ע"ש.

נזכרו מנהגים כמו אלה בהנהגותיהם בסיפוריהם. ולא יתבזה דבר ממה שעשו הקדמונים. עכ״ד. ועיין עוד בהערות "<sup>111 110</sup>.

### הנוכה געלם (דמי חנוכה) ומנתנות לילדים

קסז. בהרבה מקומות נוהגים לחלק מעות לתנוקות ולקטנים בימי חנוכה. ועיין בספר מועד לכל חי להגר״ח פאלאג״י ז״ל (סימן כ״ז סעיף ע״ז) בשם ספר מעשה הצדקה שביאר ענינו ע״פ הסוד, ע״ש. וראה הערה

יש מעם עייפ סוד

110 יש לשאול, כיון שמדליקים נרות של שמן, א"כ למה עושים זכר לנס השמן גם ע"י תיקון מאכלים בשמן. וי"ל ע"פ מה שהבאנו לעיל (הערה 36) מספר קול יהודה (פוף פרשם מקן - דרוש למנוכה - דף כ"ג טור כ") שכתב שלא נעשה הנס כי אם בגוף השמן, ולא בדברים אחרים הראויים למזבח וכיוצא, משום דקיימא לן (מנסומל - כי מנול פ") ג', ועוד) שהתורה נמשלה לשמן, כמו שהשמן מאיר בבית כך התורה מאירה לעולם, וכו", וגם כשם שהשמן הוא מתקן התבשיל ומכשירו לאכילה, כך התורה היא המיישרת את האדם ומלבשתו ענוה ויראה ומכשרתו להיות צדיק חסיד ישר ונאמן, כדתנן במסכת אבות (ו" ל"). עכ"ד. ולפי"ז ו"ל דלהכי נוהגים בחנוכה לאכול מאכלים המתוקנים בשמן לזכר הנס, [לבד מהדלקת הנרות בשמן], כי מעיקרא נעשה הנס בשמן על היותו דבר שמתקן התבשיל ומכשירו לאכילה [וכר] ונמשל בזה לתורה המיישרת את האדם וכר". אי נמי, י"ל דאף שמדליקים בשמן גם מתקנים מאכלים בשמן, דכל מה שאפשר להוסיף זכר לנס מוסיפין. (בנלענ"ד).

111 מעם לאכול דברים שמברכים עליהם ברכת מעין שלש: בספר הליכות שלמה (מועדי השנה השרי-חדר עמי שיים הערה 20) כתב טעם נוסף לאכילת הסופגניות מהג"ר שלמה זלמן אויערבאך ז"ל, כי בחנוכת בית חשמונאי טיהרו את כל המקדש, ואילו את אבני המזבח ששקצום היונים לא ידעו לטהרם וגנזום (ע"ז נכ:), והצטערו על כך, ולכן נהגו במאכלים שמברכים עליהם ברכת מעין שלש, שבה מזכירין "ועל מזבחך", משא"כ בברכת המזון שאין מוזכר בה המזבח ביחוד (ובטעמא דמלתא כתב בשם הר"ר משה ליב שחור ז"ל משום דטעם פירות תלוי במזבח, וכדתנן בסוף סוטה משחרב ביהמ"ק ניטל טעם הפירות). עכ"ד.

112 נתינת כסף ומתנות לילדים בחנוכה, אין בו משום "בחוקותיהם לא תלכו" - זה מנהג ישראל: כתב בשו"ת אבני ישפה (מ־מ מימן קכ"ט): בחור אחד רצה לטעון דהמנהג לתת כסף לילדים בחנוכה הוא מנהג הגוים, שגם הם מחלקים מתנות באידיהם שחל באותם הימים כמו חנוכה. הנה כנראה שחשש משום האיסור ד"בחוקותיהם לא תלכו" (ויקרמ י־מ ג'), אמנם המעיין בשו"ת מהרי"ק סי' פ"ח יראה דדייק בלשון "חוק" דהוא דבר בלי טעם ובלי תועלת ידועה, אבל דבר שיש לו טעם ותועלת אין בו משום "בחוקותיהם", והובא ברמ"א יו"ד סימן קע"ח סעיף א'. וא"כ מה שנותנים דמי חנוכה לילדים הרי תועלתו ניכרת - כדי לשמח את הפעוטות. וכן כתב הרמב"ם פ"ו הלכות יום טוב הלכה י"ח לענין שמחת יו"ט, וז"ל: כיצד, הקטנים נותן להם קליות ואגוזים ומגדנות. והובא בשו"ע או"ח סי' תקכ"ט סעיף ב'. וגם בחנוכה הם ימי שמחה והלל, וכמו שכתב הרמב"ם פ"ג הל' חנוכה ה"ג, ולכן שפיר נוהגים לחלק להם כסף ומתנות, כיון דעכ"פ יש כאן ימי שמחה וכך משמחים את הקטנים. וכיון דיש טעם הגון אין לנו לחוש במה שהגוים עושים בדומה לזה. עכ"ל.

ובקונטרס מענה ר"ח (שלה 518) שאלו את **הגר"ח קניבסקי** שליט"א: האם נכון לתת מתנות וכסף בחנוכה לילדים, או שזה השפעה מהגוים? והשיב: זה מנהג ישראל. עכ"ל.

זכר לכסף

מסח. הרב מפונביז' זצ"ל ביאר את טעם מנהג נתינת "חנוכה געלט" (דמי חנוכה) לילדים, מפני שהיוונים אסרו ללמוד תורה, וכאשר ניצחו אותם ורצו להחזיר שנתנו לילדים אחר את הילדים ללימוד, נתנו להם קצת כסף כדי שילמדו, כי זו הדרך לחבב על הילדים את הלימוד, כמו שכתב הגר"א באיגרתו<sup>113</sup>, ומתוך שלא לשמה בא לשמה, ולזכר זה אנו נותנים "דמי חנוכה" כדי להמריץ את הילדים ללמוד. (שפתי חיים [להגר"ח פרידלנדר ז"ל] - מועדים ח"ב עמ' קל"ד).

## "דריידל" (מביבון) ⊕

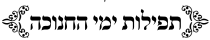
קסמ. בספר אוצר כל מנהגי ישורון (שנדפס בהסכמת הג"י יצחק אלחנן ז"ל, ובעל החשק שלמה ז"ל, ועוד גאוני ישראל ז"ל) (סימן י"ט אומ ד") כתב בשם הרב בעמח"ס עבודת עבד ז"ל דטעם שמשחקים בחנוכה במשחק "דריידל", כי היוונים גזרו שלא ללמוד תורה, כמו שאנו אומרים ב"על הניסים", "להשכיחם תורתך", ובזמן ההוא למדו כולם בעל פה ובאגודה אחת למען יזכירו איש את אחיו פן שכח דבר, והיתה הגזירה שלא יתאספו במקום אחד אגודות אגודות. ומצאו חכמים בעת הגזירה עצה נפלאה כזו, שעשו משחק ״דריידל״ להראות את אויביהם, אם ימצאו אותם, ששחקו במשחק ה"דריידל", ולא למדו, ובהמצאה כזאת יכלו ללמוד וללמד. לכן נשאר לנו המשחק לזכר הנס, שבעבורו לא שכחו תורת ה' שעמדה לאבותינו ולנו. עכ"ד.

קע. בספר אלף כתב (אות של"ו) כתוב: שמעתי שמרן החתם כופר ז"ל קיים מנהגן של ישראל ושחק באחד מלילות חנוכה ב"טרענדל" (דריידל) של כסף שהיה לו. וראיתיו פעם אחת. עכ"ל.

וב"אוצרות הסופר" (קוצן י"ב - עמ' ס"ה) כתב שבאחד מימי החנוכה היה הג"ר חנוך דוב פדווא [אב"ד לונדון] ז"ל אצל הגאון מטשעבין ז"ל, והיה נוכח כשבא הגאב״ד פרעשבורג בעל דעת סופר ז״ל לבקרו, והביא עמו דריידי״ל של זהב [של כסף], וסיפר שזה היה שייך לזקנו מרן החתם סופר זיע״א, שבימי החנוכה התעסק בזה הרבה, והיה גם נוטלו עמו לחדר בית דין. עכ״ד. (וכהיום עוד נמצא ברשות נכדי החת"ס ז"ל הדריידיל הנ"ל. (אולרות הסופר - קובן ט' עמ' נ"א)).

<sup>&</sup>quot;ותפזר להם (להבנים) פרוטות וכדומה (לזרזם על למוד תורה)", עכ"ל הגר"א ז"ל. וכתב 113 הרמב"ם ז"ל (הל' משונה י' ה'): אמרו חכמים, לעולם יעסוק אדם בתורה ואפילו שלא לשמה שמתוך שלא לשמה בא לשמה, לפיכך כשמלמדין את הקטנים ואת הנשים וכלל עמי הארץ, אין מלמדין אותן אלא לעבוד מיראה וכדי לקבל שכר, עד שתרבה דעתן וכו׳. עכ״ל. ובפירוש המשניות (סנהדרין פרק י') כתב הרמב"ם ז"ל: והנה ההכרח מביא את המלמד שהוא מושלם ממנו ומז התלמיד) לזרזו על הלימוד בדבר החביב עליו מחמת גילו הצעיר. ויאמר לו "למד, ואתן לך אגוזים או תאנים, או אתן לך חתיכת סוכר", וכו', "למד פרשה זו או פרק זה, ואתן לך דינר או שני דינרין", וגם אז ילמד וישתדל כדי לקבל אותן המעות, וכו'. עכ״ר. וכ״כ מהר״ל ז״ל (דרך חיים על אנות כ׳ י״ד): האדם בעל גוף וחומר, אינו נשמע כל כך לעבודת השי״ת וצריך התעוררות, כמו התינוק שצריך התעוררות אל הלימוד ונותנים לו דבר כדי שילמוד. עכ"ל.

פרק יי



## "על הנסים וכו" →

קעא. קבעו ימי החנוכה ועשאום ימים טובים בהלל והודאה. (שבת כה:). פירש רש"י (ד׳ה ועשאום) "ועשאום ימים טובים בהלל והודאה", לא שאסורין במלאכה, שלא נקבעו אלא לקרות הלל ולומר "על הנסים" בהודאה. עכ"ל.

קעב. מזכירין "על הנסים" בהודאה (פי" בתפילת י"ח בברכת "מודים", ובברכת המזון ב"נודה לך") (שבת כד.), דהא כולה מילתא דחנוכה עיקרה להודאה נתקנה (רש"י - שס ד"ה מה תפלה).

קעג. ב"על הניסים" דחנוכה יש קכ"ד תיבות, כמנין יוחנ"ן שתקנו. וכן יש יוחנות ב"על הניסים" דחנוכה יש קכ"ד תיבות ב"תפילה למשה" (מהלים פרק 3) עד "ויהי נועם" (מהלים שם י"ו), שאמרו משה על מלאכת המשכן, ורצה להקימו בכסלו, ואמר לו הקב"ה, שמחה של כהנים אחרת תהיה בכסלו. (ספר כלבו סימן קכ"ב, וכ"כ שם בסימן מ"ד).

ובספר הרוקח (הלכות תנוכה - סימן רכ״ה) כתב שיש ב״על הנסים״ דחנוכה קכ״ה תיבות כחשבון ״כהנים״, ומרוב ענותנותו של יוחנן כהן גדול הוסיף תיבה אחת יותר מן ״יוחנן״ שעולה קכ״ר.

קעד. מאד יזדרז שלא ישכח על הנסים בתפילה ובברכת המזון. (עבודת הקודש שלא ישכה להסיד"ל זיל - מורה בללצע סי׳ ט׳ לות ש"ל). והעצה שלא ישכח, הוא שיתפלל מתוך "על הנסים" הסידור (מועד לכל חי להגר״ת פלללג׳׳ ז״ל - סי׳ כ״ז לות ט״ז).

קעה. ואם לא אמר "על הנסים", אין מחזירין אותו. ומיהו, אם נזכר באותה מה יעשה ברכה, כל זמן שלא הזכיר את השם, אפילו נזכר בין "אתה" להשם, חוזר. "על הנסים" (שלחן ערוך או״ס מרפ״ב א״).

קעו. ויש אומרים שאם שכח "על הניסים" בברכת המזון, כשמגיע להרחמן, יאמר "הרחמן יעשה לנו נסים ונפלאות כשם שעשית לאבותינו בימים ההם בזמן הזה, בימי מתתיהו וכו"". (רמ"א שס). והכי נהוג. (רמ"א אחת קפ"ז ד"). והוא הדין שיאמר כן בתפילה אחר גמר התפילה דרך בקשה קודם "יהיו לרצון". (משנה ברורה שס מ"ק ד" - נשס האליה רנה).

### "קצת פירושים על "על הנסים"

קעז. "עַל הַנָּסִים וְעַל הַגְבוּרוֹת וכו' וְעַל הַמִּלְחְמוֹת". צריך עיון, מה הודאה על המלחמות (דלכאורה אין ענין להודות כי אם על הישועה, ולא על עצם המלחמה שנתגלגל עלינו). ונראה על דרך "אודך כי עניתני ותהי לי לישועה" (מסניס קיים כי6), כי אין צריך להודות כ"כ על הטוב, כי הקב"ה טוב ומטיב ונחת רוח

שהמבייה להמיבם

לפניו אם יש הראוי לקבל טובתו. אך על הרוב אין ראוי לקבל טובה עד ההודאה היא שיתייסר תחילה, ע"ד ההעדר קודם להויה, ע"ד גלות מצרים טרם קבלת התורה וירושת ארץ ישראל, וצרות יון טרם שזכו למלוכה וממשלה בבית שני, וכן גלות הרע והמר [הזה] הוא ההעדר הקודם להויות הטובות הניבאות המעותדים לבוא בב"א. והקב"ה כביכול מצטער בצרות ישראל, והן הן גבורותיו, שסובל כדי להטיבם באחריתם. וא״כ עיקר השבח והודאה על ״כי עניתני", אבל על הטובה אין צריך הודאה כל כך. וה"נ "על המלחמות" אנו מודים, שגרמו הניסים לבסוף, כנ"ל. (דרשות חתם פופר - דף ס"ו טור כ' ד"ה על).

> בכל שנה מתעוררים

קעח. "עַל הַנָּסִים וְעַל הַפָּרָקן וכו' שֶׁעָשִׂית לַאֲבוֹתֵינוּ בַּיָמִים הָהֶם בִּזְמַן הַזָה". על פי מדותיו של הקב״ה, ביום אשר גברו רחמיו ונתגלו אורות עליונים והשפי"ע בצחצחות חסדי חסדים נסים ונפלאות, לא זו בלבד שאותו היום גדול מאד בשמים ממעל והתברכו בו ברכות שמים וכו', אלא מידי שנה בשנה כה יעשה ביום ההוא לעולם לבני ישראל. חוזר וניאור הולד ואור הנהו שהיי באותן זהרורי׳ מלא האור״ה בכל העולמות ברב עז ותעצומות, וטוב וחסד יושפעו מעין הברכות וכו' (וע"ע לעיל סעיף ט').

ואפשר שזה נכלל בנוסח שתיקנו רז"ל (בברכה לנרות חנוכה, וכן י"ל בנוסח "על הנסים" בהודאה (המלקט)) "שעשה נסים לאבותינו בימים ההם בזמן הזה", פירוש ד"בימים ההם" הגדיל ה' להשפיע שפע ישועה ורחמים ואיתרחיש להו ניסא, וגם "בזמן הזה" מתחדש השפעת רחמים ואורות עליונים כאשר היתה באמנה בימים שנעשה הנס. ואפשר שזה כוונת הכתוב (מהליס ק"ז א") ״הודו לה׳ כי טוב כי לעולם חסדו״. הכוונה. כי אורות החסד הנשפעים בנס הן מזהירי"ן עולת תמיד ביום ההוא מידי שנה בשנה שנות דור ודור. (כפא דוד להחיד"א ז"ל - דרוש ח', וכ"כ בספרו לב דוד - פרק כ"ט).

מהשגתינו

קעם. "עַל הַנָּסִים וְעַל הַפַּרָקוֹ וְעַל הַנָּבוּרוֹת וְעַל הַתְּשׁוֹעוֹת וכו". ידוע דכשהקב״ה בל ניסי הי עושה נס. האדם יראה לעינים וחושב מחשבות דהוא נס פרטי באותו דבר - בולנים שנעשה נס ותו לא, אבל באמת נס זה כולל כמה נסים בפרטים רבים -לשעתם ולעתיד לבא, וקצר מצע שכלנו להבין עד היכן הדברים מגיעים. זכר לדבר. בנס יציאת מצרים, למראית העין אין בו כי אם שהוציאנו ממצרים, אמנם פירשו בזוהר הקדוש דמכח נס יציאת מצרים נעשו ונמשכו כמה נסים עד שגאולה העתידה נמשכה מנס יציאת מצרים. וזהו שאמר (מהליס ק"ן ק") "יודו לה' חסדו ונפלאותיו לבני אדם", "יודו לה' חסדו" - דאזלי ומודו על חסד הניכר וגלוי לכל, אמנם יש בו כמה וכמה נסים ונפלאות. והיינו דקאמר זה החסד שאתה סובר שאינו כי אם ״חסדו״, האמת הוא ״ונפלאותיו לבני אדם" - שכמה וכמה נסים ונפלאות תלויים בו ונמשכים ממנו.

ולפי"ז יש לבאר נוסח "על הנסים" דתקון רבנן בחנוכה, שכפי הקדמתנו יובן תחילת הנוסח, האי פתיחתא דחכימי, "על הנסים ועל הפורקן ועל

"טל הנסים" תשועות שונות, ולא רק הנסים במלחמה ובשמן, כי

הגבורות ועל התשועות וכו"", דממאי דקאמר "שעשית לאבותינו וכו' בימי ילוה פותחים מתתיהו וכו"" שעינינו רואות שיש בדבר שני נסים גדולים ועצומים, נס מהוכרת מיני ההצלה ונס הנרות, איכו השתא שאל ישאלו שאלו השנים יזכירו: ו"על הנסים ועל הפורקן וכו׳״, למה נתקנו? ברם מאחר דפשיטא לן דכל נס שעושה הקב"ה, אף כי למראית העין עיני בשר קטן הוא, מ"מ ידעו נאמנה כי הוא כולל כמה תשועות ונסים לשעתן ולעתיד, לכן תקנו כל אלו הלשונות, "נסים" ו"פורקן" וכו', כי כהנה וכהנה תלויים ונמשכים מתשועה יתשועות נמשכו מאותן זו, דעם היות כי עינינו לא ראו כי אם גולמי הדברים, לפניו ילך דב"ר דברי שבח כוללים מיני הצלות, כי ידענו ודאי דהכי קושטא דמילתא, דיותר ויותר ממה ששערנו הז הז גבורותיו. (דברים אחדים ולהמיד״ל ז״ל) - דרוש ל״ב).

> ביקשו להשביחם להעבירם על

קפ. "בְּשַׁעַמָרה מָלְכוּת יָוָן וכו' לְהַשָּׁבִּיחָם תּוֹרָתֶהְ וּלְהַעַבִירָם מַחָקִי רְצוֹנָהְ". אם אין תלמוד תורה, אין מעשה המצוה, ד"לא עם הארץ חסיד" (סכות כ' ה'). וזהו שאומרים בעל הנסים "כשעמדה וכו" להשכיחם תורתד ולהעבירם מחוקי רצונך", כלומר דע"י שכחת התורה עוברים על חוקי התורה. 114 וזה רואים בחוש במקומות שלומדים תורה - גם מעשה המצות בתקפם; וההיפך בהפכו. וכמו שאמרו בקדושין (מ:) שרבי טרפון ורבי עקיבא והזקנים היו מסובים בעלית בית נתזה בלוד, נשאלה שאלה זו בפניהם, תלמוד גדול או מעשה גדול וכו׳, נענו כולם ואמרו לימוד גדול שהלימוד מביא לידי מעשה, [ונמצאו שניהם בידו (רש"י)]. (ערוך השלחן - יו"ל רמ"ו ו').

> ביהשו "להשכיחם תורתך" כדי שלא יחשב להם תורת עולה כהקרבת עולה וכוי

קפא. "בָּשֶׁעַמָּרָה מַלְכוּת יַוָן וכו' לְהַשָּׁבִּיחָם תּוֹרָתֶךְ וּלְהַעַבִירָם מַחָקֵי רְצוֹנֶךְ". פּי׳ כי אי אפשר להעביר על ״חוקי רצונך״ - דהיינו מצות עשה, דבשלמא לא תעשה יכול לאנס לאכול נבלות וכדומה, אבל שלא לקיים מצות עשה הרי הישראל יעסוק בתורת עולה והוה כאילו הקריב (מנסוס קי.), ובתורת תפילין וציצית הוה כאילו הניח תפילין וציצית, אך היונים רצו ״להשכיחם תורתיך״ וממילא "להעבירם על חוקי רצונך". (דרשות חתם סופר - דף ס"ו טור ג' ד"ה על).

קפב. ועיין עוד לעיל סעיף צ"ז, וסעיף נ"ח.

ולא פשפש (נרכות ה.) אם רואה אדם שיסורין באין עליו, יפשפש במעשיו פשפש ולא 114 מצא, יתלה בבטול תורה, [ע"כ]. וראיתי בספר אחד (ונעת איני זוכר שמו) שפירש, כיון דלא חשיד קודשא בריך הוא דעביד דינא בלא דינא (נכטות ה:), לכן אם רואה אדם שיסורין באים עליו, ופשפש במעשיו ולא מצא, יתלה בביטול תורה, דהיינו שביטול תורה גרם לו חסרון בידיעת התורה ולכן אינו מכיר בחטא שנכשל בו אשר הוא גורם לו יסורין אלו.

#### 557-3>

קפג. קבעו ימי החנוכה ועשאום ימים טובים בהלל והודאה (שבת כ6:), פירש רש"י (ד'ה ועספוס) "ועשאום ימים טובים בהלל והודאה", לא שאסורין במלאכה, שלא נקבעו אלא לקרות הלל ולומר "על הנסים" בהודאה. עכ"ל.

קפד. איתא במגילת תענית (פרק ט׳) מה ראו לגמור את הלל בימי החנוכה? אלא ממה נומרים שכל תשועה ותשועה שהקב״ה עושה להם לישראל היו מקדימין לפניו את הההלל בשירה ובשבח ובהודאה, כענין שנאמר (עזכא ג׳ י״א) ״ויענו בהלל ובהודות לה׳ כי טוב וגו׳״. עכ״ד. 116 115 ועיין עוד לעיל סעיף י״ח-כ׳ דברים

קפה. ובפסיקתא רבתי (פרשה ב") איתא: ולמה קורין את ההלל [בחנוכה]? מפני שכתוב (פהלים קי"ח כ"ז) "אל ה" ויאר לנו". ולמה אין קורין בפורים וכו"? שאין קורין אלא על מפלתה של מלכות, ומלכות של אחשורוש היתה קיימת, לכן אין קורין; אבל במלכות של יון, שכילה אותה הקב"ה, התחילו נותנים הימנון (הוא לשון שיר ושבח (מהר"ו) ושבח ואומרים "לשעבר היינו עבדים לפרעה, עבדים ליון, ועכשיו עבדיו של הקב"ה אנו, 'הללו עבדי ה" (פהלים קי"ג ל")". ע"כ.

<sup>115</sup> על כל החסדים ועל כל האמת שעשה נסים לאבותינו בימים האלה ובזמן הזה לא נהיה כפויי טובה, וצריכין אנו להודות ולהלל למי שעה לאבותינו ולנו כל הנסים האלה. (גבול בנימין - סיצ דרום 6 - דף קיכ טור ג' דיס על, ועיש שספרן דרשה סים בענון מוז סכרת סטוט). וע"ע לעיל הערה 53. ושוב מצאתי כן בפסיקתא דרב כהנא (כיט ניצ): אמרו ישראל לפני הקב"ה "שלך הוא להיות עושה נסים לנו, אותה שעה כשתעשה לנו נסים אין אנו כפויי טובה, אלא אף אנו אומרים שירים וזמרים". ע"כ. ובבמדבר רבה (ייט ל-ג): אמרו ישראל "עליך לעשות לנו נסים, ועלינו לברך ולקלס לשמך", (מסלים ג' ט') "לה' הישועה, על עמך ברכת מלה"

<sup>116</sup> יקרת תהלות ישראל לפני הי"ת: יקרים הם תהילות ישראל לפני הקב״ה, כדאיתא במדרש משלי (פלס ייד): "ברב עם הדרת מלך" (משלי ייד כיס). אמר ר' חמא בר חנינא, בא וראה שבחו של הקב״ה וקדושתו שהוא מחבב את ישראל, שאע״פ שיש לפניו אלף אלפי אלפים ורבי רבבות כתות של מלאכי השרת שישרתוהו, אינו רוצה בשבחן של כולן, אלא בשבחן של ישראל, שנאמר "ברב עם הדרת מלך", ואין "עם" אלא ישראל, שנאמר (ישעיס מ"ג כ־ס) "עם זו יצרתי לי תהלתי יספרו", בשביל שיספרו תהלתי בעולם. וכן הוא אומר (פסליס מ"ז") "נדיבי עמים נאספו עם אלהי אברהם כי לאלהים מגני ארץ מאוד נעלה", אמר רבי סימון, אמר הקב״ה "אימתי אני מתעלה בעולמי? בשעה שישראל נאספין לבתי כנסיות ולבתי מדרשות ונותנין לי שבח וקילוס". ע"כ. ובתנא דבי אליהו (פנס נ", מונל כניקוד מסלי יש מי מרשינ) איתא, "למנצח מזמור לדוד השמים מספרים כבוד אל" (פסלים יש בין, הולא הם קבועין במקומן ואין זזין משם לעולם? אלא אע״פ שהכל שלו והכל מעשה ידיו, אין שמחתו בכל אלא עם זרעו של אברהם בלבד. עכ"ל.

אפשר קפו. ועיין בשו"ת חתם מופר (יו"ד סוף סי" רל"ג) שכתב דאפשר קריאת הלל שקריאת ההלל בחנוכה ומגילה הוה קל וחומר דאורייתא לומר שירה, כמו שציוה בפסח לספר יציאת הוה חייב מצרים בפה, הכא נמי ממות לחיים חייב לומר שירה בפה דוקא, ע"ש.

עוד מעמים שגומרים את ההלל בכל שמונת הימים

קפז. ובספר שבלי הלקם (סימן קע"ד, סונה ננים יוסף היה מרפ"ג ה", ועוד) כתב, הטעם שגומרים את הלל כל שמונת ימי חנוכה, לפי שכל שמונת ימי חנוכה יש בכל אחד מהם דבר חדש, שהוא נר אחד יותר, ועי"ז שחלוק בנרותיו חשוב כל יום כיום טוב בפני עצמו. ועוד, שבכל יום ויום נתחדש הנס בשמן שהדליקו, ועל חדושן של נס אנו גומרין את ההלל בכל יום.

ועוד טעם אחר, כי חנוכה נקראת על שם שנתחנך הבית והוכשר לעבודה, שהרי היוונים טמאו את ההיכל והעזרות והמקדש וכל כליו, וכשגברו חשמונים טהרו את הכל ועשו חנוכה כמו שעשה משה בתחילת חינוכן לעבודה, וכן עשה עזרא, כדכתיב (נסמיה יינ כיז) "ובחנוכת חומת ירושלים בקשו את הלוים מכל מקומותם להביאם לירושלים לעשות חנוכה ושמחה ובתודות ובשיר מצלתים נבלים וכנורות". "תודות", זה קרבן. "שיר", זה הלל. ואין קרבן בלא הלל. והרי אנו קורין כל יום נשיאים, כל יום ויום נשיא שלו חלוק משל חבירו, אם כן כל נשיא ונשיא צריך לגמור הלל על קרבנותיו, ואין ראוי לחדש קריאת נשיא אחד בלא קריאת הלל. עכ"ד. וע"ע בערוך השלחן (מוים מכ"ע ה").

קפח. בספר בית מועד (זרוס מ' - דף קפג.) כתב שהימים שאנו גומרים ההלל כמנין גומרים ההלל כמנין גומרים הלל כמנין גומרים הלל "בבטח", וכסימן ב'ב'ט'ח' - היינו שני ימים של פסח, שני ימים של עצרת, שבאים מכח ט' ימי החג, ח' ימי חנוכה. וכל אלו הימים באים מכח הגאולה העתידה, ולכן גומרים בהם ההלל כמשפט הגאולה העתידה אסירי התקוה. וקווי ה' המה העתידה ארץ. עכ"ד. וע"ע בסעיף י"א, ובהערה 40, ובסעיף כ'.

קפט. יזהר בהלל של חנוכה, כי אפילו בחג המצות אין אומרים הלל גמור, וכאן
הר בהלל
אומרים הלל גמור שמונה ימים, על כן יאמר אותו בכונה ובשמחה רבה. (בן
איש חי - הלכות שנה 6' פרשת וישב - הל' תנוכה כ"ח). וע"ע לעיל סעיף ט' מספר זכר
דוד, יעו"ש.

# קורין בתורה בקרבנות הנשיאים

קצ. בחנוכה, קורין בקרבנות הנשיאים שבפרשת נשא, שלשה בכל יום. (שלחן ערוך אוים מכפ"ד א"). והטעם, שיש קבלה בידינו שנשלם מלאכת המשכן בכ"ה בכסליו (ראה הערה 55), ונס של חנוכה נמי שהיה ג"כ באותו היום הוא כמו חנוכת המקדש מחדש לאחר שנטמא בימי יוונים דומין להדדי, והוי ליה מעין המאורע; אע"ג שלא הקריבו הנשיאים הקרבנות עד ראש חודש ניסן, מ"מ כיון שאלו הקרבנות היו לחנוכת המשכן הוי שפיר מעין המאורע. (לבוש - שס).



#### תפילת מנחה בערב שבת ≫

קצא. כתבו האחרונים דנכון לכתחלה שיתפלל מנחה תחילה ואח״כ ידליק. (משנה ברורה - תרע"ט ס"ק ג', עיין שס).

#### סעודות שבת חנוכה →

קצב. ירבה בסעודת שבת של חנוכה יותר משאר שבתות, וכל שכן אם חל בו ראש חודש ג"כ (ויש בזה משום פרסומי ניסא, שניצלנו מן היוונים שגזרו על שבת וראש חודש (כנלענ״ד, ע״ש בהמשך דברי הבן איש חי)). (בן איש חי - הלכות שנה א' וישב - הל' חנוכה כ״ח).

## פרשת מקץ ↔

קצג. ראה לעיל הערה 3 מספר מגלה עמוקות, טעם שפרשת מקץ בא בשבת חנוכה.



פרק י"ב

# אראש חודש טבת איי

קצד. כתב בספר מדר היום (פדר פעוכה): ימי חנוכה, אין להתעצב בהם, כי אם יוסף בו להראות ששון ושמחה על כל הטוב שעשה עמנו אלקינו בימים האלו, וכו׳. שמחה על שמחתו. עכ״ד, ועי׳ לעיל הערה 66.

ירבה קצה. ירבה בסעודה בראש חודש טבת שהוא בתוך ימי חנוכה, בשביל פרסום במעודה הנס (שניצלנו מן היוונים שגזרו על ראש חודש (מנלענ״ד)). (בן איש חי - הלכות שנה 6׳ פרטוב הנס פרעת ויעד - הל׳ מנוכה כ״ח). וראה לעיל סעיף קנ״ג מספר שיירי כנסת הגדולה.

קצו. החתם פופר ז"ל נהג לקרוא לראש חודש טבת בשם "ראש חודש יראש חודש חנוכה". ואפשר שנהג כן בשביל פרסום הנס (כנ"ל בסעיף קצ"ה), שבימים חנוכה" ההם בזמן הזה הקב"ה הצילנו מן היוונים שגזרו על ראש חודש. (כנלענ"ד).

קצז. עוד כתב בספר בן איש חי (שם הלכה כ״ח): מנהגינו להדליק שמן למאור לכבוד נשמת רבי מאיר בעל הנס זיע״א ביום ראש חודש טבת. ע״כ.



לדוגמא, בחידושי חת״ס פסחים קכ:, ושו״ת חת״ס ח״א סי׳ קפ״ו, ושם ח״ב סי׳ רפ״ה, ושם סי׳ ש״ג, ושם ח״ג סי׳ נ״ד, ושם ח״ה סי׳ ע״ז, ושם ח״ו סי׳ פ״ד. וב״אוצרות הסופר״ (קונן כ׳ עמ׳ נ״ט-ק׳) ציינו לעוד כמה מקומות.

# ארילת אנטיוכוס ארילת אנטיוכוס ארילת

"נם חנוכה נודע ביהודה ובישראל גדול ונורא, וכאשר מונה והולך במגילת אנטיוכוס"

(לשון החיד"א ז"ל בספר דברים אחדים - דרוש ל"ב)

אנמיוכום

וַיָּהִי בִּיָבֵי אַנְמִיוֹכוּם מֶלֶךְ יָוָן, מֶלֶךְ בָּרוֹל וְחָזָק הָיָה וְתַקִּיף בְּמֶּמְשַׁלְתּוֹ, וְכָל ָהַמְּלָכִים יִשְׁמְעוּ לוֹ. וְהוּא כָּבַשׁ מְדִינוֹת רַבּוֹת וּמְלָכִים חֲזָקִים, וְהֶחֶרִיב טִירוֹתָם, ּוְהֵיכְלֵיהֶם שָׂרַף בָּאֵשׁ, וְאַנְשֵׁיהֶם בְּבֵית הָאֲסוּרִים אָסַר. מִיְמֵי אַלֶּכְּסַנְדְּרוּס הַמֶּלֶךְ לא קָם מֶלֶךְ כָּמוֹהוּ בְּכָל עֵבֶר הַנָהָר. וְהוּא בָנָה מְדִינָה גְּדוֹלָה עַל חוֹף הַיָּם לְהִיוֹת לוֹ לְבֵית מַלְכוּת, וְיִקְרָא לָה ״מְדִינַת אַנְטִיוֹכִיָא״ עַל שְׁמוֹ. וְגַם בַּגְרִיס מִשְׁנֵהוּ בָּנָה מְדִינָה אַחֶרֶת לְנָגְדָּה, וְיִקְרָא לָהּ בַּגְרִיס עַל שְׁמוֹ, וְכֵן שְׁמוֹתָן עַד הַיּוֹם הַזֵּה.

בָּשָׁנַת עָשָׁרִים וְשָׁלשׁ שָׁנִים לְמָלְכוֹ, הִיא שְׁנַת מָאתַיִם וְשָׁלשׁ עֵשְׂרֵה שָׁנִים בּיִקשׁ לֹבִמּל לְבִנְיַן בֵּית הָאֱלֹהִים, שָׂם פָּנָיו לַעֲלוֹת לִירוּשָׁלָיִם. וְיַעַן וַיֹאמֵר לְשָׁרָיו ״הֲלֹא יָדַעְתָּם כִּי יֵשׁ עַם הַיִּהוּדִים אֲשֶׁר בִּירוּשָׁלַיִם בֵּינֵינוּ. לֵאלֹהֵינוּ אֵינָם מַקְריבִים, וְדָתֵינוּ אֵינָם עוֹשִׁים, וְדָתֵי הַמֶּלֶךְ עוֹזְבִים לַעֲשׁוֹת דְּתָם. וְגַם הֵם מְיַחֲלִים לְיוֹם שָׁבְרוֹן הַמְּלָכִים וְהַשִּׁלְטוֹנִים, וְאוֹמְרִים ״מָתֵי יִמְלֹךְ עָלֵינוּ מַלְבֵּנוּ וְנִשְׁלוֹט בַּיָם וּבַיַּבָּשָׁה וְכָל הָעוֹלָם יִנָּתִן בְּיָדִינוּ״. אֵין כָּבוֹד לַמַּלְכוּת לְהָנִיחַ אֵלֶה עַל פְּגִי ָהָאַדְמָה. עַתָּה, בוֹאוּ וְנַעֲלֶה עַלֵיהֶם, וּנְבַטֵּל מֵהֶם אֶת הַבְּּרִית אֲשֶׁר כְּרַת לָהֶם ָאֱלֹהֵיהֶם - שַׁבָּת רֹאשׁ חוֹדֶשׁ וּמִילָה. וַיִיטַב הַדְּבָר בְּעֵינִי שָּׂרָיו וּבְעֵינֵי כָל חֵילוֹ.

> שלח ניקנור לירושלים, וחילל ביהמ"ק

בַּאוֹתָה שָׁעָה קָם אַנְטִיוֹכוּס הַמֶּלֶךְ וְיִשְׁלַח אֶת נִיקְנוֹר מִשְׁנֵהוּ בְחַיִל גָדוֹל וְעַם רָב, וְיָבֹא לְעִיר יְהוּדָה לִירוּשָׁלָיִם. וְיַהֲרֹג בָּה הֶרֶג רַב, וַיִּבֶן בָּמָה בְּבֵית הַמִּקְדָּשׁ ָרָמִלְם״, אֲשֶׁבֶן שְׁכִינָתִי לְעוֹלֶם״, בְּמָלָהֵי אָשֶׁבָן שְׁכִינָתִי לְעוֹלֶם״, בְמָקוֹם אֲשֶׁבֵּן שְׁכִינָתִי לְעוֹלֶם״, בַּמָּקוֹם הַהוּא שָׁחֲטוּ אֶת הַחֲזִיר, וַיָּבִיאוּ אֶת דָּמוֹ לְעֶזְרַת הַקּוֹדֶשׁ.

יוחנן בא

וֹבְהִיוֹת זָה כַּאֲשֶׁר שָׁמַע יוֹחָנָן בֶּן מַתִּתִיהוּ כֹהֵן נָּדוֹל כִּי זָה הַמַּעֲשֶׁה נַעֲשָׂה, נִמְלָא קֶצֶף וְחֵמָה, וְזִיו פָּנָיו נִשְׁתַּנָה, וַיִּיָעַץ בְּלְבוֹ מַה שֵׁיוּכַל לַצֵשׁוֹת עַל זֶה. וְאָז יוֹחָנָן בֶּן מַתִּתְיָהוּ עָשָׂה לוֹ חֶרֶב שְׁתֵּי זְרָתוֹת אָרְכָּה וְזֶרֶת אַחַת רְחְבָּה, תַּחַת ָרָאָרָים וְיּאמֶר הַמֶּלֶדְ, וְיִקְרָא לַשׁוֹעֲרִים וְיּאמֶר בְּשַׁעַר הַמֶּלֶדְ, וְיִקְרָא לַשׁוֹעֲרִים וְיּאמֶר לָהֶם ״אֲנִי יוֹחָנֶן בֶּן מַתִּתְיָהוּ, בָּאתִי לָבוֹא לִפְנֵי נִיקְנוֹר״. וְאָז בָּאוּ הַשּׁוֹעֲרִים וְהַשַּׁוֹמְרִים, וְיֹאמְרוּ לוֹ ״הַכֹּהֵן הַגָּדוֹל שֶׁל הַיְּהוּדִים עוֹמֵד בַּפֶּתַח״, וְיַעַן נִיקְנוֹר ָוִיּאמַר לָהֶם ״בּוֹא יָבוֹא״.

וֹשָׁל יוֹחָנָן הוּבָא לִפְנִי נִיקַנוֹר, וַיַּעַן נִיקָנוֹר וְיֹּאמֶר לְיוֹחָנָן ״אַתָּה הוּא אֶחָד מְן הַמּוֹרְדִים אֲשֶׁר מָרְדוּ בַמֶּלֶךְ וְאִינָם רוֹצִים בִּשְׁלוֹם מַלְכוּתוֹ״. וַיַּעַן יוֹחָנָן לְפְנִי נִיקַנוֹר וְיֹּאמֶר ״אֲדוֹנִי, אֲנִי הוּא עַתָּה בָאתִי לְפָנֵיךּ, אֲשֶׁר תִּרְצֶה אֱצֵשֶה״. וַיַּעַן נִיקַנוֹר וְיֹּאמֶר לְיוֹחָנָן ״אָם כִּרְצוֹנִי אַתָּה עוֹשֶׂה, קַח חֲזִיר וּשְׁחָטֵהוּ עַל הַבָּמָה, וְתִלְבַּשׁ בִּגְדִי מַלְכוּת וְתִרְכַּב עַל סוּס הַמֶּלֶךְ, וּכְאַחַד מֵאוֹהָבֵי הַמֶּלֶךְ תִהְיָה״. ּוְכַאֲשֵׁר שָׁמַע יוֹחָנָן, הֶשִׁיבוֹ דָבָר ״אֲדוֹנִי, יָרָא אָנֹכִי מִבְּנֵי יִשְׂרָאֵל, פֶּן יִשְׁמְעוּ כִּי עָשִׂיתִי כֵן וְיִסְקְלוּנִי בָּאֲבָנִים. עַתָּה, יֵצֵא כָל אִישׁ מִלְּפָנֵיךּ, פֶּן יוֹדִיעוּם״״. אָז ָנִיקַנוֹר הוֹצִיא מִלְפָנַיו כָּל אִישׁ.

תפילת יוחנן

בָּעַת הַהִיא נָשָׂא יוֹחָנָן בֶּן מַתִּתְיָהוּ צֵינָיו לַשָּׁמִיִם, וְתִּקֵן תְפִּלָּתוֹ לְפְנֵי אֱלֹקִיו, ַן יֹאמַר ״אֱלֹקַי וֵאלֹקֵי אֲבוֹתָי, אַבְרָהָם יִצְחָק וְיַעֲלְב, אַל תִּתְּנִנִי נָא בְּיַד הֶעָרל הַזָה. כִּי אָם יַהַרְגָנִי, יֵלֶךְ וִיִשְׁתַּבַּח בְּבֵית דָּגוֹן אֱלֹהָיו וִיֹאמֵר ׳אֱלֹהַי נְתַנוֹ בְיַדִי׳.״ בְּאוֹתָה שָׁעָה פָּסַע עָלָיו שָׁלֹשׁ פְּסִיעוֹת, וַיִּתְקַע הַחֶרֶב בְּלְבּוֹ. וַיַּשְׁלֵךְ אוֹתוֹ חָלָל בְּעֶזְרַת הַלֶּדֶשׁ. לִפְנֵי אֱלֹקִי הַשָּׁמַיִם עָנָה יוֹחָנָן וְאָמַר ״אֱלֹקַי, לֹא תָשִּׁים עָלַי חַטָא כִּי הַרַגְתִּיו בַּקֹדֶשׁ. עַתָּה כֵּן תִתֵּן אֶת כָּל הָעַמִּים אַשֶּׁר בָּאוּ עִמּוֹ לְהָצֵר לִיהוּדָה וְלִירוּשַׁלַיִם.

הריגת ניקנור

בָּהֶם הָרֶג רָב. מַתִּתְיָהוּ בַּיוֹם הַהוּא וְיִלְחֵם בָעַמִים וַיַּהַרֹג בָּהֶם הָרֶג רָב. 🐧 יַבֶּא יוֹחָנָן בֶּן מַתִּתְיָהוּ בִּיוֹם הַהוּא וְיִלְחֵם בָעַמִים וַיַּהַרֹג בָּהֶם הָרֶג רָב. מְסְפַּר הַהַרוּגִים אֲשֶׁר הָרַג בַּיּוֹם הַהוּא, שָׁבַע מֵאוֹת אֶלֶף וּשְׁנַיִם (וְשִׁבְעִים) אֶלֶף אֲשֶׁר הָיוּ הוֹרְגִים אֵלֶה לָאֵלֶה. בְּשׁוּבוֹ בָּנָה עַמוּד עַל שְׁמוֹ, וְיִקְרָא לוֹ: מַכַבִּ״י מֶמִית הַחַזַקִים.

נצחון הראשון של החשמונאים

וַיִּשְלַח בַּאֲשֶׁר שָׁמַע אַנְטִיוֹכוּס הַמֶּלֶךְ כִּי נֶהֶרַג נִיקָנוֹר מִשְׁנֵהוּ, צַר לוֹ מְאֹד, וַיִשְׁלַח לְהָבִיא לוֹ בַּגְרִיס הָרָשָׁע הַמַּטְעֶה אֶת עַמוֹ. וְיַעַן אַנְטִיוֹכוּס וְיֹּאמֶר לְבַגְרִיס ״הַלֹא ָיַדְעָתָּ אָם לֹא שָׁמַעְתָּ אֲשֶׁר עָשֹוּ לִי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל, הָרְגוּ חֲיָלַי וַיָּבֹזוּ מַחֲנוֹתֵי וְשָׂרִי. עַתָּה, עַל מַמוֹנֵכֶם אַתֵּם בּוֹטָחִים אוֹ בָּתִּיכֶם לָכֵם הֶם, בּוֹאוּ וְנַעֵּלֵה עַלֵיהֶם וּנְבַטֵּל מֵהֶם הַבְּּרִית אַשֶּׁר כָּרַת לָהֶם אֱלֹקֵיהֶם, שַׁבָּת רֹאשׁ חֹדֶשׁ וּמִילָה יִ״

שלח בגרים על ירושלים

אַז בַּגְרִיס הָרָשָׁע וְכָל מַחַנוֹתָיו בָּאוּ לִיִרוּשָׁלַיִם, וְיַהַרֹג בָּהֶם הֶרֶג רַב, וְיִגְזֹר בָּה בֹּ גזירה על שבת ר״ח

> מסירות נפשם על המילה

גְזַרָה גְמוּרָה עַל שַׁבָּת רֹאשׁ חֹדֶשׁ וּמִילָה. בִּהְיוֹת זֶה כַּאֲשֶׁר הָיָה דְּבַר הַמֶּלֶךְ, ָנֶחְפָּז מָצְאוּ אִישׁ אֲשֶׁר מָל בְּנוֹ, וַיָּבִיאוּ הָאִישׁ וְאִשְׁתּוֹ וַיִּתְלוּ אוֹתָם כְּנָגֶר הַיָּלֶר. ָוְגַם אִשָּׁה אֲשֶׁר יָלְדָה בֵן אַחֲרֵי מוֹת בַּעְלָה וַתָּמֶל אוֹתוֹ לִשְׁמוֹנָה יָמִים, וַתַּעַל עַל חוֹמַת יְרוּשָׁלַיִם וּבְנָה מָהוּל בְּיָדָה. וַתַּעַן וַתֹּאמַר לְךָּ אוֹמְרִים בַּגְרִיס הָרָשָׁע, אַתֶּם חוֹשָׁבִים לְבַטֵּל מֵאִתָּנוּ הַבְּרִית אֲשֶׁר כָּרַת עִמָּנוּ, בְּרִית אֲבוֹתִינוּ לֹא נְבַטֵּל מִמֶנוּ, שַׁבָּת רֹאשׁ חֹדֶשׁ וּמִילָה, מִבְּנֵי כָנֵינוּ לֹא יוּסָר. וַתַּפֵּל בְּנָהּ לָאָרֵץ, וַתִּפּוֹל אַחֲרָיו, וְיָמוּתוּ שְׁנִיהֶם כָּאֶחָד. וְרַבִּים מִבְּנִי יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר הָיוּ עוֹשִׁים כֵּן בַּיָמִים ָהָהֵם, וְלֹא שָׁנוּ בְּרִית אֲבוֹתָם.

> נפשם על השבת

בַּוֹבֵוֹן הַהוּא אָמְרוּ בְנֵי יִשְׂרָאֵל אֵלֶה לָאֵלֶה ״בֹּאוּ וְנֵלֶךְ וְנִשְׁבּוֹת בַּמְעָרָה, פֶּן נְחַלֵּל אֶת יוֹם הַשַּׁבֶּת״. וַיַלְשִׁינוּ אוֹתָם לְפְנֵי בַּגְרִיס. אָז בַּגְרִיס הָרָשָׁע שָׁלַח אָנְשִׁים חֲלוּצִים וַיָּבֹאוּ וַיֵשְׁבוּ עַל פִּי הַמְּעָרָה, וְיֹאמְרוּ אֲלֵיהֶם ״יִהוּדִים, צָאוּ

אָלֵינוּ וְאָכְלוּ מְלַחְמִינוּ וּשְׁתוּ מְיֵינֵינוּ וּמַעֲשֵׂינוּ תִּהְיוּ עוֹשִׂים״. וַיַּעֲנוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וַיּאמְרוּ אֵלֶה לָאַלֶּה ״זוֹכְרִים אֲנַחְנוּ אֲשֶׁר צָוָנוּ ה׳ עַל הַר סִינֵי ׳שֵׁשֶׁת יָמִים תַּצַבֹר וְעָשִׂיתָ כָּל מְלַאַכְתֶּךְ וּבֵיּוֹם הַשָּׁבִיעִי תִּשְׁבֹּת׳. עַתָּה, טוֹב לָנוּ אֲשֶׁר נָמוּת בַּמְעָרָה מֵאַשֶׁר נְחַלֵּל אֶת יוֹם הַשַּׁבָּת!״ בִּהִיוֹת זֶה, כַּאַשֶּׁר לֹא יָצָאוּ אֲלֵיהֶם ַהַיְהוּדִים, וְיָבִיאוּ עֵצִים וְיִשְׂרְפוּ עַל פִּי הַמְּעָרָה, וְיָמוּתוּ כְּאֶלֶף אִישׁ וְאִשָּׁה.

נצחון בי של אַחֲרֵי כֵן יָצְאוּ בְנֵי מַתּּתְיָהוּ, יוֹחָנָן וְאַרְבָּעָה אֶחָיו, וַיִּלָּחֲמוּ בָעַמִּים, וַיַּהַרְגוּ בָהֶם ָהֶרֶג רַב וַיְגָרְשׁוּם לְאִיֵּי הַיָּם, כִּי בָטְחוּ בֵּאלֹהֵי הַשָּׁמָיִם.

אָנְשִׁים אַלַדְּ, וְעִמּוֹ אֲנָשִׁים בַּיְפִינָה אַחַת, וַיָּנָס אֶל אַנְטִיוֹכוּס הַמֶּלֶךְ, וְעִמּוֹ אֲנָשִׁים 🐉 פְּלִיטֵי חָרֶב. וַיַּעַן בַּגְרִים וְיֹּאמֶר לְאַנְטִיּוֹכוּם הַמֶּלֶךְ ״אַתָּה הַמֶּלֶךְ, שַׂמְתָּ צִווּי לְבַטֵּל מָן הַיְהוּדִים שַׁבָּת רֹאשׁ חֹדֶשׁ וּמִילָה מִרְמָה גְדוֹלָה וּמֶרֶד בְּתוֹכָהּ. אֲשֶׁר אָם יֵלְכוּ כָל הָעַמִּים וְהָאֻמּוֹת וְהַלְּשׁוֹנוֹת, לֹא יוּכְלוּ לַחֲמִשָּׁה בְּגֵי מַתִּתְיָהוּ, מֶאֲרָיוֹת הֵם חֲזָקִים וּמִנְּשָׁרִים הֵם קַלִּים, וּמְדוּבִים הֵם מְמַהַרִים. עַתָּה הַמֶּלֶךְ, עֲצָתִי תִּיטַב עָלֶיךּ וְלֹא תִּלָּחֵם בָּאֲנָשִׁים מְעָט, כִּי אָם תִּלְחֵם בָּהֶם וְתֵּבוֹשׁ בְּעֵינֵי כָל הַמְּלָכִים. לָכֵן כְּתוֹב וּשְׁלַח סְפָּרִים בְּכָל מְדִינוֹת מַלְכוּתֶךְ וְיָבוֹאוּ שָׂרֵי הַחֲיָלוֹת וְלֹא יִשָּׁאֵר מֵהֶם אֶחָד, וְגַם פִּילִים מְלֻבְּשִׁים שִׁרְיוֹנִים יִהְיוּ בָהֶם״.

> אנמיוכום שלח בגרים

חיל רב,

ירִשִּלִים עם שׁנִית קָם בַּגְרִיס הָרָשָׁע וַיָּבוֹא לְיִרוּשָׁלַיִם. בָּקַע הַחוֹמָה וַיְנַתֵּק הַמָּבוֹא וַיְשַׁבֵּר יעשו פרצות בַמִּקְדָּשׁ שָׁלֹשׁ עֵשְׂרָה פְּרָצוֹת, וְגַם מִן הָאֲבָנִים שָׁבֵּר עַד אֲשֶׁר הָיוּ כֵּעָפָּר. וְיַחֲשׁוֹב בְּלְבּוֹ וַיֹאמֶר ״הַפַּעַם הַוֹּאת לֹא יוּכְלוּ לִי, כִּי רַב חֵילִי וְעֹז יָדִי !״ וֵאלֹקֵי יַ הַשַּׁמַיִם לֹא חַשַּׁב כֵּן יִ

וַיִּשַׂב הַדָּבָר בִּצִינִי אַנְטִיוֹכוּס הַמֶּלֶךְ, וְיִשְׁלַח סְפָּרִים בְּכָל מְדִינוֹת מַלְכוּתוֹ,

ַנַיָּבֹאוּ שָׂרֵי כָל הָעַמִּים וְהַמַּמְלָכוֹת וְגַם פִּילִים מְלֻבָּשִׁים שִׁרְיוֹנִים עִמָּהֶם בָּאוּ.

וָבְשׁמוֹעַ חֲמִשָּׁה בְנֵי מַתִּתָיָהוּ, קָמוּ וַיָּבֹאוּ לְמִצְפֵּה גִלְעָד אֲשֶׁר הָיָה שָׁם פְּלֵיטָה והתפילה של לְבִית יִשְׂרָאֵל בִּיְמֵי שְׁמוּאֵל הַנָּבִיא. צוֹם גָזָרוּ, וְיֵשְׁבוּ עַל הָאֵפֶּר לְבַקֵּשׁ רַחֲמִים מָלֹפְנֵי אֱלֹהֵי הַשָּׁמָיִם. אָז נָפַל בְּלִבָּם עֵצָה טוֹבָה, יְהוּדָה הַבְּכוֹר שִׁמְעוֹן הַשֵּׁנִי ַהַשְּׁלִישִׁי יוֹחָנֶן הָרְבִיעִי יוֹנֶתָן הַחֲמִישִׁי אֶלְעָזָר. וַיְבֶרֶךְ אוֹתָם אֲבִיהֶם, וְכֵן אָמֶר ״יְהוּדָה בְנִי, אֲדַמֶּה אוֹתְךּ לִיהוּדָה בֶּן יַעֲלָב אֲשֶׁר הָיָה נִמְשָׁל לְאַרְיֵה. שִׁמְעוֹן בְּנִי, אֲדַמֶּה אוֹתְךּ לְשִׁמְעוֹן בֶּן יַעֲלְב אֲשֶׁר הָרַג יוֹשְׁבֵי שְׁכֶם. יוֹחָנָן בְּנִי, אֲדַמֶּה אוֹתְךּ לְאַבְנֵר כֶּן נֵר שַׂר צְבָא יִשְׂרָאֵל. יוֹנָתָן בְּנִי, אֲדַכֶּה אוֹתְךּ לְיוֹנָתָן כֶּן שָׁאוּל אַשֶׁר הָרַג עַם פָּלִשָׁתִּים. אֵלְעָזַר בִּנִי, אַדַמֵּה אוֹתְךּ לְפִנְחָס בֵּן אֵלְעָזַר אֲשֶׁר קְנֵּא ַלֵאלהַיו וִהִצִּיל אַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל״.

> עוד לחמו ביוונים -מיתת יהודה

עַל זֶה יָצְאוּ חֲמִשָּׁה בְּנֵי מַתִּתְיָהוּ בַּיוֹם הַזֶּה, וַיִּלְּחֲמוּ בָּעַמִּים, וְיַהַרְגוּ בָּהֶם הֶרֶג ָרָב. וַיֵהָרָג מֵהֶם יְהוּדָה. בְּאוֹתָה שָׁעָה, כַּאֲשֶׁר רָאוּ בְּנֵי מַתִּתְיָהוּ כִּי נֶהֶרַג יְהוּדָה, שָׁבוּ וַיָּבֹאוּ אֶל אֲבִיהֶם. וְיֹּאמֶר לָהֶם ״לְמָה שַׁבְתָּם?״ וְיַעֲנוּ וַיֹּאמְרוּ עַל אֲשֶׁר נָהַרָג אָחִינוּ אֲשֶׁר הָיָה חָשׁוּב כְּכוּלַנוּ״״. וַיַּעַן מַתִּתִיָהוּ אֲבִיהֵם וַיֹּאמֵר אֲלֵהֵם

מתתיהו יוצא עם בניו למלחמה

״אַנִי אָצֵא עִמָּכֶם וְאֶלָחֵם בָּעַמִּים, פֶּן יֹאבְדוּ בֵּית יִשְׂרָאֵל וְאַתֶּם נִבְהַלְתֶּם עַל אָחִיכֶם״. וַיִּצֵא מַתִּתְיָהוּ בַּיּוֹם הַהוּא עִם בָּנָיו וַיִּלְחֲמוּ בְּעַמִּים. וֵאלֹהַי הַשְּׁמַיִם נָתַן כָּל גִּבּוֹרֵי הָעַמִּים בְּיָדָם, וְיַהַרְגוּ בָּהֶם הֶרֶג רַב, כָּל אֲחוּזֵי חֶרֶב וְכָל מוֹשְׁכֵי ָקֶשֶׁת שָׂרֵי הַחַיִּל וְהַסְּגָנִים לֹא נוֹתַר בָּהֶם שָׂרִיד, וַיָּנוּסוּ שָׁאָר הָעַמִּים לְמִדִינוֹת הַיָּם. וְאֶלְעָזָר הָיָה מִתְעַפֵּק לְהָמִית הַפִּילִים, וַיִּטְבַּע בְּפֶּרֶשׁ הַפִּילִים, וְכַאֲשֶׁר שָׁבוּ, בִּקְשׁוּהוּ בֵּין הַחַיִּים וּבֵין הַמֵּתִים, וְלֹא מְצָאוּהוּ, וְאַחֵר כָּךְ מְצָאוּהוּ אֲשֶׁר טַבַע בִּפֵרָשׁ הַפִּילִים.

שריפת

הרינת שונאי **וֹיִשְׂמְחוֹ בְּנֵי** יִשְּׂרָאֵל כִּי נִתְּנוּ בִּידֵיהֶם שׁוֹנְאֵיהֶם, מֵהֶם שָׂרְפוּ בָאֵשׁ, וּמֵהֶם דְּקְרוּ בַהֶּרֶב, וּמֵהֶם תָּלוּ עַל הָעֵץ. וּבַּגְּרִיס הָרָשָׁע הַמַּטְעֶה אֶת עַמּוֹ, שָּׂרְפוּ אוֹתוֹ בֵּית יִשְׂרָאֵל בָּאֵשׁ.

וָאָן אַנְטִיוֹכוּס הַמֶּלֶךְ, כַּאֲשֶׁר שָׁמַע אֲשֶׁר נֶהֶרְגוּ בַּגְרִיס הָרָשָּׁע וְכָל שָּׁרֵי הַחַיִל אֲשֶׁר עִמּוֹ נִכְנַס בִּסְפִינָה וַיָּנָס לְמְדִינַת הַיָּם, וַיְהִי כָּל מָקוֹם אֲשֶׁר הָיָה בָא שָׁמָּה, מוֹרְדִין בּוֹ וְקוֹרְאִים אוֹתוֹ הַבּוֹרֵחַ.

ביהמ"ק -

אַחֲרָי כֵן בָּאוּ בְּנֵי חַשְׁמוֹנָאִי לְבֵּית הַמִּקְרָּשׁ, וַיִּבְנוּ הַשְּׁעָרִים הַנִּשְׁבָּרִים, וַיִּסְגְּרוּ הַפָּרָצוֹת, וַיִּטַהֲרוּ אֶת הָצַזָרָה מִן הַהַרוּגִים וּמִן הַשָּמְאוֹת. וַיִּבַקְשׁוּ שֶׁמֶן זַיִת זָךְ ּלְהַדְלִיק הַמְּנוֹרָה, וְלֹא מָצְאוּ כִּי אָם צְלוֹחִית אַחַת אֲשֶׁר הָיְתָה חֲתוּמָה בְּטַבַּעַת הַבֹּהֵן הַגָּדוֹל, וְיֵדְעוּ כִּי הָיִתָה טָהוֹר, וְהָיָה בָהּ כִּשִׁעוּר הַדְלָקַת יוֹם אֶחָד. וֵאלֹהֵי ַהַשָּׁמַיִם אֲשֶׁר שִׁכֵּן שָׁמוֹ שָׁם נָתַן בְּרָכָה וְהִדְלִיקוּ מִמֶּנָה שָׁמֹנָה יָמִים.

> קביעת ימי החנוכה

עַל בַּן קיָמוּ בְּנֵי חַשְׁמוֹנָאִי קיוּם וְחִזְּקוּ אָפָר וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל עִמְהֶם כְּאֶחָד לַצֲשוֹת שָׁמוֹנָה יָמִים הָאֵלֶּה יְמֵי מִשְׁתֶּה וְשִּׁמְחָה כִּימֵי מוֹעֲדִים הַכְּתוּבִים בַּתּוֹרָה, וּלְהַדְלִיק בָּהֶם נִרוֹת לְהוֹדִיעַ אֲשֶׁר עָשָׂה לָהֶם אֱלֹהֵי הַשָּׁמַיִם נִיצוּחִים. וּבָהֶם אֵין לְסְפּוֹד, וְלֹא לִגְזוֹר צוֹם וְתַצֵנִית, זוּלָתִי אֲשֶׁר מְקַבָּל עָלָיו מִלְפְנֵי זֶה, וַיִּתְפַּלֵל לְפְנֵי אֱלֹהָיו. אַךְּ חַשְׁמוֹנָאִי וּבָנָיו וַאֲחֵיהֶם לֹא נָזְרוּ בָהֶם לְבַטֵּל עֲבוֹדַת מְלָאכָה. וּמָן הָצֵת הַהִיא לֹא הָיָה שֵׁם לְמַלְכוּת יָוָן. וַיְקַבְּלוּ הַמַּלְכוּת בְּגֵי חַשְׁמוֹנָאִי וּבְגִי בְנֵיהֶם, מֵהָעֵת הֲזֹאת עַד חָרְבַּן בֵּית הָאֱלֹהִים, מָאתַיִם וְשֵׁשׁ שָׁנִים. עַל כֵּן בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מֵהַיּוֹם הַהוּא בְּכָל גָּלוּתָם שׁוֹמְרִים הַיָמִים הָאֵלֶה וְקוֹרְאִים לָהֶם יְמֵי מִשְׁתֶּה וְשִׂמְחָה, מֵחֲמִשָּׁה וְעֶשְׂרִים לַחֹדֶשׁ כִּסְלֵו שְׁמוֹנָה יָמִים. מִן הָצֵת הַהִּיא וְעַד הַעוֹלָם לֹא יָסוּרוּ מֵהֶם אֲשֵׁר הָיוּ בְּבֵית מִקְדַּשָׁם הַכּּהַנִים וְהַלְוִיָּם וְחַכְמֵיהֵם אַשֶּׁר קּיָמוּ עֲלֵיהֶם וְעַל בְּנֵי בְנֵיהֶם עַד עוֹלָם.





הורי היקרים שיחיו בטוב לבם נדבו סכום הגון להדפסת הספר, לעילוי נשמת הוריהם:

> מענדל יוסף בן יצחק ז"ל גיטל בת אלחנן ע"ה

הר"ר יעקב בן שלמה זצ"ל פראזל בת ר' יעקב אלי' ע"ה



לעילוי נשמת ר' **חיים יעקב** ב"ר אהרן אלעזר ז"ל ומרת **פעסל** ב"ר מנחם ע"ה

לעילוי נשמת ר' **חיים אליעזר** ב"ר פנחס ז"ל ומרת **עלקא** ב"ר מאיר שלמה ע"ה

ע"י יראת שמים, תשובה, כוונה להתדבק בה', וקבלה לעשות ולקיים ⊱ מצות קניית היראה ממנו יתברך, רבה היא מאד, מצד שהיא מוכרחת לעיקר הקיום ושימור התורה הקדושה. לכן צריכה שתקדם אצל האדם קודם עסק התורה. ולזאת ראוי להאדם להכין עצמו כל עת קודם שיתחיל ללמוד, להתחשב מעט עם קונו יתברך שמו בטהרת הלב ביראת ה', ולהטהר מעונותיו **בהרהורי תשובה**, כדי שיוכל להתקשר ולהתדבק בעת עסקו בתורה הקדושה בדיבורו ורצונו יתברך שמו. ויכוין להתדבק בלימודו בו בתורה - בו בהקב"ה, היינו להתדבק בכל כחותיו לדבר ה' זו הלכה, ובזה הוא דבוק בו יתברך ממש כביכול, כי הוא יתברך ורצונו חד, כמו שכתוב בזוהר. וגם אם הוא עסוק בדברי אגדה שאין בהם נפקותא לשום דין, ג"כ הוא דבוק בדיבורו של הקב"ה, וכו'. וגם יקבל על עצמו לעשות ולקיים ככל הכתוב בתורה שבכתב ובעל פה, ואשר יראה ויבין דרכו והנהגתו מתורה הקדושה. וכן כשרוצה לעיין בדבר הלכה, ראוי להתפלל שיזכהו יתברך לאסוקי שמעתא אליבא דהלכתא, לכוין לאמיתה של תורה. וכן באמצע הלימוד, הרשות נתונה להאדם להפסיק זמן מועט, טרם יכבה מלבו יראתו יתברך שמו שקיבל עליו קודם התחלת הלימוד, להתבונן מחדש עוד מעט ביראת ה' כדי שתתקיים תלמודו בידו. ואין חשש בזה משום ביטול תורה, כיון שהוא הגורם שתתקיים אצלו חכמת התורה.

-נפש החיים שער ד' פרק ד'-ז', וע"ש עוד

ומה טוב שיהא רגיל לומר בפה קודם כל לימוד וכל תפילה: הֲרֵינִי מָתְחָרֵט חֲרָטָה גִּמוּרָה עַל כָּל מֵה שֶׁהִכְעַסְתִּי אֶת בּוֹרְאִי, וַאֲנִי רוֹצֶה בְּלֵב שָׁלֵם וּבְנֶפֶשׁ חֲפֵצָה לְשׁוּב בִּּתְשׁוּבָה שְׁלֵמֶה וַלַעַבד אָת בּוֹרָאִי עַבוֹדָה שָׁלְמֵה עַבוֹדָה תַּמַּה. עַזָרַנוּ אֱלֹהֵי יִשְׁעֵנוּ עֵל דְבַר כְּבוֹד שְׁמֶךְ וְהַצִּילֵנוּ וְכַפֵּר עַל חַטֹּאתִינוּ לְמַעַן

פלא יועץ-

ועיין בשלחן ערוך (או״ה ק״י ה׳) שהנכנס לבית המדרש יתפלל תפילת רבי נחוניא בן הקנה (ברכות כח:); וה"ה מי שיושב ללמוד ביחידות, וע"ש במשנה ברורה. ובסוף לימודו יאמר "מודה אני לפניך ה' אלקי ששמת חלקי מיושבי בית המדרש וכו"..

#### מודעה רבה

באמת אי אפשר לאדם שיהיה כל מחשבותיו תמיד שוים. אך בשעה שיתלהב לבב אנוש לה' יתברך ומיחד כל מחשבתו לה' כאשר חפץ ה', באותה שעה ימסור מודעא שכַּל מַעֵשֵיי עָבוֹדַת ה' אַשֶּׁר אֶעֶשֶׂה הַיוֹם תִּהְיֶה עַל כַּוָנָה זוּ שֶׁאַנִי מְחַשֵּׁב עַתָּה, וְכָל הַתַּעֲרוּבוֹת מִמַּחְשָּׁבָה שֶׁתִּעַרֵב בּוֹ יִהְיֶה בְּטֵל ּוּמְבוּטָל, לֹא יְקַבְּלוֹ ה' מִמֶנִי וְלֹא יַצֵשֶׂה רְצוֹנִי בְּמַחֲשָׁבָה הַהִיא, ּכִּי אָם יָקַבֵּל הַמִּצְוָה הַהִּיא שֶׁאֶצֶשֶׂה אָז עַל מַחְשַׁבְתִּי שֶׁל עַתָּה.

עה"ת - כי תצא - עמ' פ"ח ד"ה כי תצא וכעי"ז בספר עוד יוסף חי - בהקדמה ובפרשת מקץ, ע"ש

#### אהתקדשות בלימוד ע"י קדימת מחשבה לשמה

על ידי לימוד התורה האדם קונה על נפשו ממש ענין קדושת ספר תורה. אלא שצריך להתנהג בלימודה כמו הסופר בכתיבתו, שכותבה לשמה - דהיינו לשם קדושת ספר תורה, ועי"ז חלה קדושה נוראה על כל התיבות והפרשיות והאותיות; כן בענין הלימוד, ידע ויתבונן שהיא תורת ה' הבורא כל העולמים, וצריך ללמוד לשמה - דהיינו למלא רצון ה' שרצונו שנדע תורתו, ועי"ז יהל אור קדושת התורה על התיבות והאותיות שנחקקים במוחו. ודי לחשוב זה רק בתחילת לימודו, וכמו בסופר שצריך לחשוב לשמה בתחילת כתיבתו.

- שם עולם להחפץ חיים ז"ל ח"ב פרק ה', וכעי"ז בליקוטי אמרים תניא - פרק מ"א, וע"ע ברוח חיים (להגר'ח מוולאזין ז"ל) - אבות ו' א'

כוונת תורה לשמה [כולל עיקרי הדעות ב"לשמה"]

ומה טוב הוא, כשפותח הספר יאמר הָנְנִי רוֹצֶה לְלִמוֹד תּוֹרָה לְשָׁמָה": לְ**קַיִים מִצְוַת עַשֵּׂה** כַּאֲשֶׁר צִוַנִי ה' אֱלֹקִי<sup>(3)</sup>. וכָדִי לֵידַע וּלְהָבִין אֵת הַתּוֹרָה ּ. וְעַל מִנַת לִשְׁמוֹר וְלַעֲשׁוֹת<sup>ּכ</sup>ֹּ, וְכָל מַה שֶׁאֶמְצָא שָׁם -מַה לַעֲשׁוֹת וּמַה שֶׁלֹא לַעֲשׁוֹת, הִנְנִי אֶקַיֵים בְּעֶבֶד נָאֱמָן לְמֶלֶךְ מַלְבִי הַמְּלָכִים הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוֹא<sup>™</sup>. וְעוֹד, אֲנִי לוֹמֵד **כְּדִי שֶׁיְבִיאֵנִי** הַתַּלְמוּד לִידֵי מְדוֹת יִשְׁרוֹת", לְכוֹגֵן מַחשבותי ולישר דעותי לַה'<sup>(®</sup>. [והריגי עושה לְשֵׁם יִחוּד קוּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא וּשְׁכִינִתֵּיה<sup>(0)</sup>.

(1) ע"פ של"ה מס' שבועות פרק נר מצוה . (2) וַלֹא כָּדֵי לְהָקְרוֹת "רַבִּי", וַלֹּא לְשׁוּם אפשר (3) אַהֶּרֶת. רש"י תענית ז. ד"ה לשמה, וערוך השולחן יו"ד רמ"ו ל"ד. אַקֶּרֶת. רש"י להוסיף כאן כוונה גבוה ב"לשמה": לא כָּדֵי לְקַבֶּל שָׂכַר [וַאַפִּילוּ לְזְכוֹת לְעוֹלֵם הַבָּא (מדבר קדמות [להחיד"א ז"ל] - ערך "לשמה")] אוֹ כְּדֵי שֶׁלֹא תַגִּיעַ עָלַי פּוּרְעָנוּת, אֶלֶא מִפְּנֵי אַהֲבַת אָדוֹן כָּל הָאָרֶץ שֶׁצְוָה בָּה (רמב"ם - הל' תשובה י' ה'), לַעֲשׁוֹת וַלהוסיף (4) לִיוֹצְרִי בָּלְבֵד (שערי קדושה [לרח"ו ז"ל] - ח"ג שער ד׳). (4) ולהוסיף לקח ופלפול. רא"ש נדרים סב., הובא בנפש החיים ד' ג'. אין תכלית לימוד התורה כדי לידע הדינים היאך ומה לעשות בלבד, אלא מצות עסק התורה הוא מצוה בפני עצמו - להגות בה יומם ולילה, כמצות עשה של הנחת תפילין וכדומה (חתם סופר נדרים פא., ודרשות חת"ס דף שט"ז טור ג', ובית הלוי עה"ת - משפטים, וב"ח או"ח מ"ז ס"ק ב', וע"ע באור תורה [להגרי"א חבר ז"ל] על ספר מעלות התורה - אות ע"ג). (וכשמעיין בדינים לצורך קיום איזה מצוה, כדי שיחשב לימודו "לשמה" [ולא רק כהכשר מצוה לאותה המצוה שמעיין בדיניה]. צריך לכוון כנ"ל: שלומד כדי לידע ולהבין את התורה, ועל מנת לשמור ולעשות (עי' חתם סופר - נדרים שם, ודברות משה - קדושין סי' מ"ד ענף ב')). (5) ספר חסידים -סימן י"ז, ורש"י ויקרא כ"ו ג'. (וכתבו הסה"ק שעיקר מצות לימוד תורה לשמה הוא לידע בירור ההלכה של כל ענין שבש"ס (ליקוטי הלכות [להחפץ חיים ז"ל] - הקדמה א', וע"ע בחתם סופר עה"ת - ריש בחוקותי עמ' פ"ג)). (6) וּמֵה שֵׁלֹא יְהָיָה סִיפֵּק בְּיָדִי לְקַיִים מֵאֵיזָה מִנִיעַה, וְאוּכָל לְגִרוֹם שִׁיְקַיִימוּ אֲחֵרִים, כֵּן אֲעֲשָׂה בַּזַרִיזוּת [בַּלִּי נדר]. של"ה שם. (7) של"ה שם. (8) חתם סופר - פסחים נג:. (9) של"ה שם.



כל הזכויות שמורות / 732-363-0879 אסיפת מותר לצלם לשימוש בלתי מסחרי